opusdei.org

La valentia para
defender la vida

Hace 30 afios vio una filmacion
de un encuentro del fundador
del Opus Dei con gentes de todo
tipo, donde San Josemaria
defendia con firmeza y valentia
el derecho a la vida de los no
nacidos. Ese hecho le paut6 su
futuro profesional: como
estudiante de abogacia se
especializ6 en legislacion sobre
aborto, eutanasia, fecundacion
in vitro, manipulacion genética,
clonacion.



08/08/2006

Mi primer contacto con el Opus Dei
fue el afio 1973. Lamentablemente
no pude conocer a San Josemaria
Escriva personalmente cuando vino
a Buenos Aires al afio siguiente. Pero
tuve la ocasion de conocerle
fisicamente gracias a una pelicula de
un encuentro en Espafia durante el
afno 1972. Me parece recordar que
fue en Madrid. Habia hombres,
mujeres y gente joven. El fundador
del Opus Dei recibia preguntas y las
contestaba con rapidez, precision y
emocion. En unos casos se alegraba
mucho -de hecho la impresion
general que daba todo el tiempo era
de una persona muy alegre- pero
habia momentos en que se ponia
muy triste y decia cosas que me
sonaron muy duras. Me qued6 muy
grabado el momento en que salio el
tema del aborto. San Josemaria, con



gran firmeza y -lo que me sorprendio
mas, con gran valentia- decia que se
trataba de un gran crimen, de un
verdadero homicidio, un infanticidio
especialmente agravado.

Por aquellos afios cursaba la
licenciatura de Derecho. En el curso
de Derecho Penal coincidi con otro
compafiero que tiempo mas tarde me
enteraria que era del Opus Dei. Me di
cuenta de que también, con gran
personalidad y sin temor a las
reacciones del profesor, cuando llego
la oportunidad de tratar el tema,
expreso la misma doctrina que yo ya
habia oido al fundador del Opus Dei
con respecto a la vida del concebido.
Es cierto también que lo hizo con
solvencia. Se veia que se habia
preparado para la ocasion.

De mas esta decir que en la clase se
produjo una polémica. Este asunto
suele dividir y radicalizar la

discusion. Yo seguia viendo que los



argumentos pro aborto eran muy
débiles y mezquinos, frente a la
opinidén de mi compafiero que, €l
sOlo, estaba enfrentando al
catedratico y al resto de los alumnos,
con una actitud respetuosa pero
enérgica a la vez.

Un par de afios mas tarde tuve un
profesor de Derecho Administrativo,
también de la Obra, que influyo de
manera decisiva en mi pedido de
admision al Opus Dei. Desde su
asignatura, y con toda naturalidad
sin perjuicio del alto nivel
académico, también expuso la misma
doctrina abundando en argumentos
que fortalecieron decisivamente mi
postura pro vida.

Fundamentalmente en esos tiempos
se sostenian cosas como que el feto
era parte del cuerpo de la madre, que
como tal ella tenia derecho a
disponer de él en ejercicio de su
legitima libertad, y que -si acaso- lo



que protegian las leyes contra el
aborto era la mera "esperanza de
vida".

Este tipo de razonamiento fue
simultaneamente ratificado por el
lamentable fallo de la Corte Suprema
de los Estados Unidos "Roe Vs. Wade"
que permitio el aborto libre a pedido
de la madre y -en algunos casos-
pagado por el propio Estado, a partir
de 1973. Esta lamentable
jurisprudencia se fue extendiendo
como reguero de polvora en los
paises del llamado "primer mundo".

El contraste era evidente. Por un lado
San Josemaria un afio antes ya
pronunciandose claramente a favor
de la vida y por otro mis profesores,
libros, medios, compafieros, y el pais
mas poderoso del mundo, totalmente
en contra.

La valentia del fundador del Opus
Dei -aclaro que pedi la admision a la
Obra recién varios afios después-, €l



solo frente a una multitud que
llenaba un gimnasio cubierto, y
encima dejandose filmar, me llevo a
cuestionar seriamente lo que mi
entorno académico y cultural me
presentaba como una verdad
indiscutible. Fue asi que empecé a
estudiar el tema de la proteccion de
la vida humana aquiy en el
extranjero, a escribir y a pronunciar
conferencias, a participar de debates
publicos y privados, en television,
radio y periodicos.

La sensacion que tuve las primeras
veces era de "predicar en el desierto",
pero también empecé a recibir
comentarios en privado de personas
que se me acercaban para manifestar
que estaban de acuerdo. Me di
cuenta de que habia gente muy
valiosa, de peso, y también gente
sencilla con gran sentido comun, que
no se animaban a hablar para no
quedar como anticuados, pendientes
del qué diran, y en algunos casos por



dudas que se les planteaban y que no
se animaban a preguntar. Era
comprensible: si todo el entorno -
académico, medidtico y politico-
opinaba de forma aparentemente
monolitica es 16gico que mucha gente
dudase de si realmente estaba
pensando bien.

El sentido comun, la experiencia, el
sentido cristiano para los que tienen
mas formacion, podian estarles
indicando lo contrario, pero la duda
los hacia callar y a veces vacilar o
directamente claudicar frente a la
verdad, a pesar de manifestarse en
oportunidades como fervientes
catdlicos. Ese silencio también fue
interpretado como que para los
cristianos era un tema religioso, tabu
-en tanto que supuesto dogma de fe-
y que por lo tanto la opinion de la
Iglesia no era la opinion del comun
de la gente que era "capaz de pensar
por si misma, de manera
verdaderamente libre".



El mismo problema se plante¢ a
partir del afio 1978, con respecto a la
fecundacion in vitro y el atractivo
magnetismo que produjo en la
comunidad cientifica y en la
poblacion en general con la
posibilidad del "hijo a la carta" y del
dominio del comienzo de la vida.

Ese mismo afio asumio el Papa Juan
Pablo IT que confirmé radicalmente
en multiples intervenciones -orales y
escritas- lo que habia sido doctrina
tradicional de la Iglesia Catdlica: la
vida humana del concebido debe ser
respetada. Aun hoy, casi un cuarto de
siglo después continua haciéndolo
siempre que tiene oportunidad y
denuncia lo que en su conjunto ha
denominado "la cultura de la
muerte".

Porque efectivamente el tema de la
proteccion de la vida humana no
quedo reducido al ser naciente sino
que -como consecuencia logica de la



banalizacion del tema- comenzo a
hablarse de "eutanasia" para los
enfermos y ancianos, con mayor o
menor amplitud.

Volvi a hacer lo mismo. Estudié el
tema aqui y en el extranjero y volvi a
participar en todo tipo de
oportunidad que se me daba -o que
me buscaba- para hablar o escribir.

Otros colegas de mi pais han seguido
exponiendo y escribiendo en esta
misma linea. Alguno de ellos incluso
cambio de opinion, demostrando
gran seriedad profesional y
humildad, propias de un verdadero
universitario.

La legislacion en nuestro pais no se
ha modificado en el sentido de
permitir ni la eutanasia ni el aborto
libres. Pero la batalla continda en
€S0s mismos campos, y en otros
nuevos que abren apasionantes
frentes de investigacion y de cambio
de opiniones, como las



manipulaciones genéticas, la
clonacion y la ectogénesis.

Cada vez que pienso que por haber
visto y oido al fundador del Opus Dei
aquella vez hace treinta afios tomé la
decision de estudiar un tema para
defender la verdad, le agradezco
muchas cosas: la posibilidad de
haber concretado mi vocacion
profesional; la ocasion de conocer
gente estupenda con quienes -a pesar
de pensar distinto- pude entablar
una genuina amistad; la lecciéon de
seriedad y humildad que me dieron
los colegas que cambiaron su
posicion publica o privada pro
abortista.

Desde luego, en estas “batallas”, San
Josemaria es mi intercesor obligado.

Pedro Montano, Profesor de
Derecho Penal, Universidad de
la Republica // Libro "San



Josemaria y los uruguayos", afio
2002

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/la-valentia-
para-defender-la-vida/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/la-valentia-para-defender-la-vida/
https://opusdei.org/es-uy/article/la-valentia-para-defender-la-vida/
https://opusdei.org/es-uy/article/la-valentia-para-defender-la-vida/

	La valentía para defender la vida

