
opusdei.org

La valentía para
defender la vida

Hace 30 años vio una filmación
de un encuentro del fundador
del Opus Dei con gentes de todo
tipo, donde San Josemaría
defendía con firmeza y valentía
el derecho a la vida de los no
nacidos. Ese hecho le pautó su
futuro profesional: como
estudiante de abogacía se
especializó en legislación sobre
aborto, eutanasia, fecundación
in vitro, manipulación genética,
clonación.



08/08/2006

Mi primer contacto con el Opus Dei
fue el año 1973. Lamentablemente
no pude conocer a San Josemaría
Escrivá personalmente cuando vino
a Buenos Aires al año siguiente. Pero
tuve la ocasión de conocerle
físicamente gracias a una película de
un encuentro en España durante el
año 1972. Me parece recordar que
fue en Madrid. Había hombres,
mujeres y gente joven. El fundador
del Opus Dei recibía preguntas y las
contestaba con rapidez, precisión y
emoción. En unos casos se alegraba
mucho -de hecho la impresión
general que daba todo el tiempo era
de una persona muy alegre- pero
había momentos en que se ponía
muy triste y decía cosas que me
sonaron muy duras. Me quedó muy
grabado el momento en que salió el
tema del aborto. San Josemaría, con



gran firmeza y -lo que me sorprendió
más, con gran valentía- decía que se
trataba de un gran crimen, de un
verdadero homicidio, un infanticidio
especialmente agravado.

Por aquellos años cursaba la
licenciatura de Derecho. En el curso
de Derecho Penal coincidí con otro
compañero que tiempo más tarde me
enteraría que era del Opus Dei. Me di
cuenta de que también, con gran
personalidad y sin temor a las
reacciones del profesor, cuando llegó
la oportunidad de tratar el tema,
expresó la misma doctrina que yo ya
había oído al fundador del Opus Dei
con respecto a la vida del concebido.
Es cierto también que lo hizo con
solvencia. Se veía que se había
preparado para la ocasión.

De más está decir que en la clase se
produjo una polémica. Este asunto
suele dividir y radicalizar la
discusión. Yo seguía viendo que los



argumentos pro aborto eran muy
débiles y mezquinos, frente a la
opinión de mi compañero que, él
sólo, estaba enfrentando al
catedrático y al resto de los alumnos,
con una actitud respetuosa pero
enérgica a la vez.

Un par de años más tarde tuve un
profesor de Derecho Administrativo,
también de la Obra, que influyó de
manera decisiva en mi pedido de
admisión al Opus Dei. Desde su
asignatura, y con toda naturalidad
sin perjuicio del alto nivel
académico, también expuso la misma
doctrina abundando en argumentos
que fortalecieron decisivamente mi
postura pro vida.

Fundamentalmente en esos tiempos
se sostenían cosas como que el feto
era parte del cuerpo de la madre, que
como tal ella tenía derecho a
disponer de él en ejercicio de su
legítima libertad, y que -si acaso- lo



que protegían las leyes contra el
aborto era la mera "esperanza de
vida".

Este tipo de razonamiento fue
simultáneamente ratificado por el
lamentable fallo de la Corte Suprema
de los Estados Unidos "Roe Vs. Wade"
que permitió el aborto libre a pedido
de la madre y -en algunos casos-
pagado por el propio Estado, a partir
de 1973. Esta lamentable
jurisprudencia se fue extendiendo
como reguero de pólvora en los
países del llamado "primer mundo".

El contraste era evidente. Por un lado
San Josemaría un año antes ya
pronunciándose claramente a favor
de la vida y por otro mis profesores,
libros, medios, compañeros, y el país
más poderoso del mundo, totalmente
en contra.

La valentía del fundador del Opus
Dei -aclaro que pedí la admisión a la
Obra recién varios años después-, él



solo frente a una multitud que
llenaba un gimnasio cubierto, y
encima dejándose filmar, me llevó a
cuestionar seriamente lo que mi
entorno académico y cultural me
presentaba como una verdad
indiscutible. Fue así que empecé a
estudiar el tema de la protección de
la vida humana aquí y en el
extranjero, a escribir y a pronunciar
conferencias, a participar de debates
públicos y privados, en televisión,
radio y periódicos.

La sensación que tuve las primeras
veces era de "predicar en el desierto",
pero también empecé a recibir
comentarios en privado de personas
que se me acercaban para manifestar
que estaban de acuerdo. Me di
cuenta de que había gente muy
valiosa, de peso, y también gente
sencilla con gran sentido común, que
no se animaban a hablar para no
quedar como anticuados, pendientes
del qué dirán, y en algunos casos por



dudas que se les planteaban y que no
se animaban a preguntar. Era
comprensible: si todo el entorno -
académico, mediático y político-
opinaba de forma aparentemente
monolítica es lógico que mucha gente
dudase de si realmente estaba
pensando bien.

El sentido común, la experiencia, el
sentido cristiano para los que tienen
más formación, podían estarles
indicando lo contrario, pero la duda
los hacía callar y a veces vacilar o
directamente claudicar frente a la
verdad, a pesar de manifestarse en
oportunidades como fervientes
católicos. Ese silencio también fue
interpretado como que para los
cristianos era un tema religioso, tabú
-en tanto que supuesto dogma de fe-
y que por lo tanto la opinión de la
Iglesia no era la opinión del común
de la gente que era "capaz de pensar
por sí misma, de manera
verdaderamente libre".



El mismo problema se planteó a
partir del año 1978, con respecto a la
fecundación in vitro y el atractivo
magnetismo que produjo en la
comunidad científica y en la
población en general con la
posibilidad del "hijo a la carta" y del
dominio del comienzo de la vida.

Ese mismo año asumió el Papa Juan
Pablo II que confirmó radicalmente
en múltiples intervenciones -orales y
escritas- lo que había sido doctrina
tradicional de la Iglesia Católica: la
vida humana del concebido debe ser
respetada. Aun hoy, casi un cuarto de
siglo después continúa haciéndolo
siempre que tiene oportunidad y
denuncia lo que en su conjunto ha
denominado "la cultura de la
muerte".

Porque efectivamente el tema de la
protección de la vida humana no
quedó reducido al ser naciente sino
que -como consecuencia lógica de la



banalización del tema- comenzó a
hablarse de "eutanasia" para los
enfermos y ancianos, con mayor o
menor amplitud.

Volví a hacer lo mismo. Estudié el
tema aquí y en el extranjero y volví a
participar en todo tipo de
oportunidad que se me daba -o que
me buscaba- para hablar o escribir.

Otros colegas de mi país han seguido
exponiendo y escribiendo en esta
misma línea. Alguno de ellos incluso
cambió de opinión, demostrando
gran seriedad profesional y
humildad, propias de un verdadero
universitario.

La legislación en nuestro país no se
ha modificado en el sentido de
permitir ni la eutanasia ni el aborto
libres. Pero la batalla continúa en
esos mismos campos, y en otros
nuevos que abren apasionantes
frentes de investigación y de cambio
de opiniones, como las



manipulaciones genéticas, la
clonación y la ectogénesis.

Cada vez que pienso que por haber
visto y oído al fundador del Opus Dei
aquella vez hace treinta años tomé la
decisión de estudiar un tema para
defender la verdad, le agradezco
muchas cosas: la posibilidad de
haber concretado mi vocación
profesional; la ocasión de conocer
gente estupenda con quienes -a pesar
de pensar distinto- pude entablar
una genuina amistad; la lección de
seriedad y humildad que me dieron
los colegas que cambiaron su
posición pública o privada pro
abortista.

Desde luego, en estas “batallas”, San
Josemaría es mi intercesor obligado.

Pedro Montano, Profesor de
Derecho Penal, Universidad de
la República // Libro "San



Josemaría y los uruguayos", año
2002

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/la-valentia-
para-defender-la-vida/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/la-valentia-para-defender-la-vida/
https://opusdei.org/es-uy/article/la-valentia-para-defender-la-vida/
https://opusdei.org/es-uy/article/la-valentia-para-defender-la-vida/

	La valentía para defender la vida

