
opusdei.org

La Universalidad de
la Iglesia

Al predicar y al escribir sobre la
Iglesia, san Josemaría se sitúa
ante esta realidad viva con una
veneración y amor inseparables
del amor apasionado que
profesa a Jesucristo, Cabeza de
la Iglesia. Para san Josemaría, la
Iglesia es en primer lugar
universal: una, santa, católica y
apostólica, gobernada por los
Obispos bajo la autoridad
suprema del Romano Pontífice,
y por eso romana. Mons. Ocáriz
desglosa en que términos se
refiere en sus enseñanzas san
Josemaría a la universalidad de
la Iglesia.



22/11/2013

Ocáriz, Fernando. "La Universalidad
de la Iglesia". Scripta Theologica,
may-ago 2002, Vol. 34, Issue 2, p.
557-572 (PDF)

*****

I. Introducción

En los escritos y en la predicación de
san Josemaría, son muy frecuentes
las referencias más o menos extensas
a la Iglesia, con acentos diversos
según los contextos; de ordinario,
dirigidas a alimentar la vida
espiritual de sus oyentes o lectores,
más que con una finalidad
académica. Además, a la meditación
sobre la Iglesia están dedicadas por
entero dos de sus homilías, que
constituyen una exposición y defensa
vibrante de los principales aspectos

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/la%20universalidad%20de%20la%20iglesia20171122-105952.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/la%20universalidad%20de%20la%20iglesia20171122-105952.pdf


de la doctrina eclesiológica católica,
ante los errores que se estaban
difundiendo en la primera década
después del Vaticano II, a pesar de la
claridad y profundidad de la
enseñanza de este Concilio,
especialmente en la Constitución 
Lumen gentium1.

Al predicar y al escribir sobre la
Iglesia, san Josemaría no se sitúa
nunca ante un tema abstracto, sino
ante la realidad viva del misterio de
salvación, con una veneración y
amor inseparables —manifestación
necesaria— de su amor apasionado
por Jesucristo. Porque, en efecto, "la
Iglesia es eso: Cristo presente entre
nosotros; Dios que viene hacia la
humanidad para salvarla,
llamándonos con su revelación,
santificándonos con su gracia,
sosteniéndonos con su ayuda
constante, en los pequeños y en los
grandes combates de la vida diaria"2.
Un amor a la Iglesia lleno de



admiración ante su indefectible
santidad originaria, sin ignorar el
pecado presente en sus miembros:
"Gens sancta, pueblo santo,
compuesto por criaturas con
miserias: esta aparente contradicción
marca un aspecto del misterio de la
Iglesia. La Iglesia, que es divina, es
también humana, porque está
formada por hombres y los hombres
tenemos defectos: omnes homines
terra et cinis (Ecclo XVII, 31), todos
somos polvo y ceniza"3. Un amor, que
es gozoso: «¡Santa, Santa, Santa!, nos
atrevemos a cantar a la Iglesia,
evocando el himno en honor de la
Trinidad Beatísima. Tú eres Santa,
Iglesia, Madre mía, porque te fundó
el Hijo de Dios, Santo: eres Santa,
porque así lo dispuso el Padre, fuente
de toda santidad; eres Santa, porque
te asiste el Espíritu Santo, que mora
en el alma de los fieles, para ir
reuniendo a los hijos del Padre, que
habitarán en el Iglesia del Cielo, la
Jerusalén eterna»4.



Si ordenásemos los principales temas
de la eclesiología en un esquema
sistemático, no sería difícil
desarrollarlo en buena parte con
textos de san Josemaría. Resultaría
una exposición amplia y penetrada
de espiritualidad. Sin embargo,
pienso que, de este modo,
difícilmente se podrían subrayar
adecuadamente e incluso captar los
rasgos más característicos de la
visión que de la Iglesia tuvo y
transmitió san Josemaría. Por esto,
seguiré un esquema diverso, menos
sistemático y sin pretensiones de
exhaustividad, pero que me parece
más apto para captar algunos de esos
rasgos; concretamente, los más
directamente relativos a la
universalidad de la Iglesia que dan
pie, a su vez, para poner de relieve
otros matices eclesiológicos
importantes de la enseñanza del
Fundador del Opus Dei.



Para san Josemaría, la Iglesia es en
primer lugar la Iglesia universal: una,
santa, católica y apostólica,
gobernada por los Obispos bajo la
autoridad suprema del Romano
Pontífice, y por eso romana: «Yo
saboreo esta palabra: ¡romana! Me
siento romano, porque romano
quiere decir universal, católico;
porque me lleva a querer
tiernamente al Papa, il dolce Cristo in
terra, como gustaba repetir Santa
Catalina de Siena»5. En estas
afirmaciones —y en otras muchas
semejantes— se trasluce claramente
la recta eclesiología, que reconoce la
prioridad temporal y ontológica de la
Iglesia universal sobre cada concreta
Iglesia particular6, evitando, a la vez,
cualquier forma de universalismo
unilateral. Efectivamente, san
Josemaría tuvo siempre muy viva la
conciencia de que la Iglesia universal
se hace presente y obra –«inest et
operatur»7- en las Iglesias
particulares. De ahí, junto a la plena



e incondicionada adhesión al Sucesor
de Pedro, su unión con los Obispos
diocesanos, siempre afirmada y
vivida como algo esencial a la unidad
de la Iglesia; «una unidad que sólo da
el Papa, para toda la Iglesia; y el
Obispo, en comunión con la Santa
para Sede, para la diócesis»8.

II. Universalidad de la vocación y
misión in Ecclesia

Como aspecto integrante de la
universalidad-catolicidad, san
Josemaría comprendió muy
profundamente el ser Iglesia de todos
los fieles, con la correspondiente
percepción de la vocación universal
a la santidad y al apostolado9. Desde
hace ya más de setenta años, predicó
no sólo que todas y cada una de las
personas son destinatarias de esa
vocación, sino también que todas las
circunstancias de la vida pueden ser
lugar y medio de santificación.



Por ejemplo, leemos en un texto
fechado en 1930: «Hemos venido a
decir, con la humildad del que se
sabe pecador y poca cosa —homo
peccator sum (Lc 5,8), decimos con
Pedro—, pero con la fe de quien se
deja guiar por la mano de Dios, que
la santidad no es cosa para
privilegiados: que a todos nos llama
el Señor, que de todos espera Amor:
de todos, estén donde estén; de todos,
cualquiera que sea su estado, su
profesión o su oficio. Porque esa vida
corriente, ordinaria, sin apariencia,
puede ser medio de santidad: no es
necesario abandonar el propio
estado en el mundo, para buscar a
Dios, si el Señor no da a un alma la
vocación religiosa, ya que todos los
caminos de la tierra pueden ser
ocasión de un encuentro con
Cristo»10.

Esta doctrina no era habitual en
aquella época, y tampoco después,
durante muchos años. El hecho de



que todos son llamados a la santidad,
se puede encontrar más o menos
explícitamente en la predicación y en
las obras escritas de muchos santos y
maestros de espiritualidad de
cualquier tiempo11. Pero esta
santidad se solía considerar más bien
como una posibilidad remota para la
generalidad de los cristianos, entre
los que sólo algunos podían de
hechoemprender el camino hacia
ella.

Todavía menos difundida se
encontraba la comprensión de que
todas las situaciones y circunstancias
de la vida ordinaria pueden y deben
ser lugar y medio de comunión con
Dios. Escribía el fundador del Opus
Dei: «Qué clara estaba, para los que
sabían leer en el Evangelio, esa
llamada universal a la santidad en la
vida ordinaria, en la profesión, sin
abandonar el propio ambiente! Sin
embargo, durante siglos, no la
entendieron la mayoría de los



cristianos: no se pudo dar el
fenómeno ascético de que muchos
buscaran así la santidad, sin salirse
de su sitio, santificando la profesión
y santificándose con la profesión. Y
muy pronto, a fuerza de no vivirla,
fue olvidada la doctrina»12. Hoy,
sobre todo después del Concilio
Vaticano II13, esta doctrina se ha
difundido ampliamente y se
encuentra explícitamente enunciada
en el Catecismo de la Iglesia
Católica14, aunque sigue siendo muy
necesario el empeño para que sea
doctrina vivida15.

La vocación cristiana a la santidad
es, a la vez e inseparablemente,
llamada universal al apostolado16;
que no es función de unos pocos
(sacerdotes, misioneros, etc.) sino de
todos los cristianos, pues
«corresponde a los millones de
mujeres y de hombres cristianos que
llenan la tierra, llevar a Cristo a todas
las actividades humanas, anunciando



con sus vidas que Dios ama a todos y
quiere salvar a todos»17.

La conciencia de la llamada
universal a la santidad ayuda a
contemplar con mayor profundidad
a la Iglesia como convocación
(«ekklesía») de los santos18. A su vez,
la dimensión apostólica de esta
vocación nos permite captar un
peculiar e importante aspecto de la
sacramentalidad de la Iglesia: que es
santificadora no sólo a través de sus
acciones propiamente sagradas, sino
que además puede y debe serlo
mediante la vida de todos los fieles.

La llamada divina a la santidad
implica también la misión de liberar
la creación del desorden y de
reconciliar todas las cosas con Dios;
es decir, de santificar el mundo. Se
trata de lo que podría llamarse 
dimensión cósmica de la vocación
cristiana y, por tanto, de la misión de
la Iglesia: «Todas las cosas de la



tierra —escribió san Josemaría—,
también las criaturas materiales,
también las actividades terrenas y
temporales de los hombres, han de
ser llevadas a Dios —y ahora,
después del pecado, redimidas,
reconciliadas—, cada una según su
propia naturaleza, según el fin
inmediato que Dios le ha dado, pero
sabiendo ver su último destino
sobrenatural en Jesucristo: porque
quiso el Padre poner en Él la plenitud
de todo ser y reconciliar por Él todas
las cosas consigo, restableciendo la
paz entre el cielo y la tierra, por
medio de la sangre que derramó en la
cruz (Col 1,19 y 20). Hemos de poner
a Cristo en la cumbre de todas las
actividades humanas»19.

Se alcanza así, dentro de nuestra
inevitable limitación ante el misterio
sobrenatural, una más completa
visión eclesiológica: la Iglesia es el
mismo mundo en cuanto
reconciliado con Dios en Cristo, como



explica San Agustín: «mundus
reconciliatus, Ecclesia»20.

Afirmar el carácter santificable y
santificador de las realidades
terrenas y, de manera particular, del
trabajo profesional, tiene sentido en
un contexto teologal que, ajeno a
cualquier naturalismo, lleva consigo
el reconocimiento teórico y práctico
del primado de la gracia21. La fuerza
que santifica el mundo nos es dada
por Jesucristo en el Espíritu Santo, de
modo eminente en la Sagrada
Eucaristía, sacramento y sacrificio
por el que se edifica la Iglesia —«quo
in hoc tempore consociatur
Ecclesia»22-, pues en ella el Señor,
dándonos su Cuerpo, nos transforma
en un mismo Cuerpo23. El Sacrificio
eucarístico —enseña san Josemaría—
«es la donación misma de la Trinidad
a la Iglesia. Así se entiende que la
Misa sea el centro y la raíz de la vida
espiritual del cristiano. Es el fin de
todos los sacramentos. En la Misa se



encamina hacia su plenitud la vida
de la gracia, que fue depositada en
nosotros por el Bautismo, y que
crece, fortalecida por la
Confirmación»24. Desde esta raíz
eucarística, en la que el misterio de
la Iglesia se realiza y se manifiesta en
su forma más esencial, toda la vida
del cristiano es vida de la Iglesia y,
por tanto, signo e instrumento de la
salvación, de la santificación, del
mundo. Como escribe Juan Pablo II,
la santidad es «la dimensión que
expresa mejor el misterio de la
Iglesia»25.

III. Universalidad de la Iglesia y
función eclesial de los laicos

La misión de santificar el mundo es
de toda la Iglesia y, por tanto, de 
todos los fieles: de cada uno según el
modo correspondiente a su vocación
personal. Como ha recordado el
Concilio Vaticano II, compete a los
laicos la santificación del mundo



desde dentro de las actividades y de
las estructuras temporales26.

Precisamente san Josemaría ha sido
reconocido como uno de los
principales precursores de la
doctrina conciliar sobre el laicado27.
Una doctrina que supera aquella
otra, muy difundida desde antiguo,
que considera que el laico, en
realidad, no es responsable activo de
la misión de la Iglesia sino sólo
destinatario28. Tampoco se trata de
que los laicos simplemente actúen
como «longa manus» de otros (que
serían la Iglesia), pues «son ellos
mismos Iglesia»29, y su misión es la
misión de la Iglesia. Por otra parte,
hay que precisar que los laicos 
participan en esta misión; pero no
porque les corresponda de ésta sólo 
una parte (en sentido cuantitativo),
sino porque les corresponde toda esa
misión, pero en un modo particular
entre otros y, sólo en este sentido,
parcial. Es decir, aquí la idea de



participación expresa la naturaleza 
orgánica de la Iglesia, que se
proyecta en el modo de llevar a cabo
su misión: orgánicamente, con
distinción de funciones esenciales
interdependientes30. Se entiende,
entonces, el sentido en que debe
afirmarse que en la misión de la
Iglesia participan tanto los laicos
como los pastores. Participación que,
en los dos casos, significa parcialidad
o particularidad modal, no
cuantitativa.

Las realidades terrenas —sociales,
profesionales, familiares, etc.—, en
una palabra, el mundo, no es sólo 
ámbito donde los fieles laicos
realizan la misión de la Iglesia, sino
que este mundo es, además, medio o 
materia del sacrificio espiritual
correspondiente al sacerdocio real o
común de los fieles; materia que es
santificada y hecha medio de
santificación propia y de los demás
hombres. «Todos, por el Bautismo,



hemos sido constituidos sacerdotes
de nuestra propia existencia, para
ofrecer víctimas espirituales, que sean
agradables a Dios por Jesucristo (1
Pet II,5), para realizar cada una de
nuestras acciones en espíritu de
obediencia a la voluntad de Dios,
perpetuando así la misión del
Dioshombre »31. Es más, «cada uno
de nosotros ha de ser ipse Christus. El
es el único mediador entre Dios y los
hombres (cfr. 1 Tim II,5); y nosotros
nos unimos a El para ofrecer, con El,
todas las cosas al Padre. Nuestra
vocación de hijos de Dios, en medio
del mundo, nos exige que no
busquemos solamente nuestra
santidad personal, sino que vayamos
por los senderos de la tierra, para
convertirlos en trochas que, a través
de los obstáculos, lleven las almas al
Señor; que tomemos parte como
ciudadanos corrientes en todas las
actividades temporales, para ser
levadura (cfr. Mt XIII,33) que ha de



informar la masa entera (cfr. 1 Cor V,
6)»32.

Aunque la intervención de los laicos
en las funciones propias de los
pastores —dentro de ciertos límites—
es posible y, en ocasiones, muy
oportuna, de la enseñanza de san
Josemaría, así como del posterior
magisterio del Vaticano II, resulta
evidente que lo propio de los laicos
no es tomar parte en las funciones de
los ministros sagrados. Por el
contrario, «la específica
participación del laico en la misión
de la Iglesia consiste precisamente en
santificar ab intra —de manera
inmediata y directa— las realidades
seculares, el orden temporal, el
mundo»33. Más concretamente, «el
modo específico de contribuir los
laicos a la santidad y al apostolado de
la Iglesia es la acción libre y
responsable en el seno de las
estructuras temporales, llevando allí
el fermento del mensaje cristiano. El



testimonio de vida cristiana, la
palabra que ilumina en nombre de
Dios, y la acción responsable, para
servir a los demás contribuyendo a la
resolución de los problemas
comunes, son otras tantas
manifestaciones de esa presencia con
la que el cristiano corriente cumple
su misión divina»34.

Naturalmente, afirmar la
especificidad de la función eclesial
de los laicos, como diversa de la
propia de los pastores, no significa
introducir una división o
contraposición, sino que «trae
consigo una visión más honda de la
Iglesia, como comunidad formada
por todos los fieles, de modo que
todos somos solidarios de una misma
misión, que cada uno debe realizar
según sus personales circunstancias.
Los laicos, gracias a los impulsos del
Espíritu Santo, son cada vez más
conscientes de ser Iglesia, de tener
una misión específica, sublime y



necesaria, puesto que ha sido
querida por Dios. Y saben que esa
misión depende de su misma
condición de cristianos, no
necesariamente de un mandato de la
Jerarquía, aunque es evidente que
deberán realizarla en unión con la
Jerarquía eclesiástica y según las
enseñanzas del Magisterio: sin unión
con el Cuerpo episcopal y con su
cabeza, el Romano Pontífice, no
puede haber, para un católico, unión
con Cristo»35.

En conexión con esa honda
comprensión de la función de los
laicos —de todos los laicos—, se sitúa
otro aspecto característico del
pensamiento eclesiológico de [san]
Josemaría: su afirmación y defensa
de «un anticlericalismo que nos hace
amar más a la Iglesia, y que es
bueno, porque hay otros
anticlericalismos que son malos»36.
Este anticlericalismo bueno tiene
muchas manifestaciones prácticas,



opuestas a las diversas formas de
clericalismo. San Josemaría lo
resumía así en 1966: «Me gusta que
el católico lleve a Cristo no en el
nombre, sino en la conducta, dando
testimonio real de vida cristiana. Me
repugna el clericalismo y comprendo
que —junto a un anticlericalismo
malo— hay también un
anticlericalismo bueno, que procede
del amor al sacerdocio, que se opone
a que el simple fiel o el sacerdote use
de una misión sagrada para fines
terrenos»37. Ya muchos años antes,
había escrito que este
anticlericalismo bueno «lleva a
desear, para la Iglesia y para sus
ministros, una libertad santa de
ataduras temporales; porque nos
hace aborrecer connaturalmente
todo tipo de abusos, de
mezquindades que usen la Cruz de
Cristo en beneficio personal»38.

Se trata, en definitiva, de defender la
libertad de la Iglesia en el



cumplimiento de su misión y la justa
autonomía de las realidades
temporales, de manera que los laicos
santifiquen estas realidades sin
servirse de la Iglesia: es decir,
recibiendo de la Iglesia nada más —y
nada menos— que la Palabra de Dios
y los Sacramentos. Esto va unido
también a la defensa de la libertad
personal de los cristianos, en todo lo
que Dios ha dejado a la libre opinión
de los hombres. Es éste también un
tema en el que la predicación de san
Josemaría fue muy clara e incisiva.
Citemos, entre tantos textos posibles,
uno de 1960: «Sería empequeñecer la
fe, reducirla a una ideología terrena,
enarbolando un estandarte político-
religioso para condenar, no se sabe
en nombre de qué investidura
divina, a los que no piensan del
mismo modo en problemas que son,
por su propia naturaleza,
susceptibles de recibir numerosas y
diversas soluciones»39.



Naturalmente, esto no significa que
los fieles católicos no puedan recibir
también en la Iglesia orientaciones
que afecten a las cuestiones o
situaciones políticas. «Y cuando la
Jerarquía interviene de esa manera
—explica san Josemaría—, eso no es
de ningún modo clericalismo. Todo
católico bien formado debe saber
que compete a la misión pastoral de
los obispos dar criterio en cosas
públicas, cuando el bien de la Iglesia
lo requiera; y saben también los
católicos bien formados que esa
intervención corresponde
únicamente, por derecho divino, a
los obispos; porque sólo ellos,
estando en comunión con el Romano
Pontífice, tienen función pública de
gobierno en la Iglesia: ya que Spiritus
Sanctus posuit episcopos regere
Ecclesiam Dei (Act. XX, 28), el Espíritu
Santo puso a los obispos para regir la
Iglesia de Dios»40. Pero, san
Josemaría predicaba que, en todo
caso, los fieles han de actuar desde



una actitud que llamaba mentalidad
laical, y que lleva —entre otras cosas
— a que cada uno asuma la
responsabilidad de los propios actos,
sin pretender descargarla sobre la
Iglesia mezclándola en las luchas
políticas41.

IV. La universalidad de la Iglesia
como unidad en la diversidad

La universalidad, entendida también
como catolicidad, tenía para san
Josemaría, entre otros aspectos y
matices, el de la unidad en la
diversidad; es decir, la cualidad de la
Iglesia de poder abrazar dentro de
una fuerte unidad una gran variedad
de ministerios, carismas,
espiritualidades, formas de
apostolado, etc. Es decir, se trata de
una contemplación de la Iglesia
como misterio de comunión, pues la
diversificación que no se opone a la
unidad es precisamente lo que



confiere a ésta el carácter de
comunión42.

En primer lugar, se trata de una
diversidad humana, que no queda
anulada, sino más bien ensalzada,
por la unidad eclesial. «Con cuanta
alegría, hijas e hijos queridísimos —
escribía en una de sus cartas san
Josemaría—, vemos resplandecer en
la Iglesia Santa de Jesucristo esas dos
notas, en íntima armonía, que son
signo de su origen divino: la unidad y
la catolicidad. La inmensa variedad
de hombres, de razas, de pueblos, de
culturas, aparece —sin perder sus
nobles características peculiares— en
unidad de gracia, de doctrina y de
régimen supremo»43.

Pero, además de esta diversificación
de lo humano, es esencial en la
unidad de la Iglesia la diversidad de
ministerios y carismas; «variedad y
unidad que brillan también,
necesariamente, en la participación



activa de todos para la edificación
del Cuerpo de Cristo»44. Por otra
parte, es evidente que «con el correr
de los tiempos, han venido a
enriquecer esa variedad apostólica
de la Iglesia las más diversas
instituciones, suscitadas por Dios con
un fin sobrenatural, reconocidas y
bendecidas después por la Iglesia:
unas, universales y permanentes;
otras, particulares y
circunstanciales»45. Muy
frecuentemente, [san] Josemaría
recurría a la metáfora de los
números quebrados, para describir
la necesidad de un común
denominador que hace posible la
suma, la unidad. Así, concretamente,
continuaba el texto citado: «Si cada
una de esas obras y labores tiene un
denominador común —lo esencial,
que asegura la unidad—, cada una
tiene también un numerador
diversísimo, porque la Iglesia es
ecuménica, universal»46. En otras
palabras, «como en el cielo, también



en la Iglesia Santa, que es la casa de
Dios en la tierra, hay sitio para todos
los hombres, para todas las formas
de labor apostólica, cada una con sus
características propias: unusquisque
proprium donum habet ex Deo: alius
quidem sic, alius vero sic (I Cor. VII,
7). Cada uno tiene de Dios su propio
don, quien de una manera, quien de
otra»47.

Esta afirmación y defensa de la
variedad y legítima diversidad en la
Iglesia —y, naturalmente, también en
la sociedad civil— tiene, en el
pensamiento de [san] Josemaría, una
íntima conexión con su amor y
defensa de la libertad48. Así, por
ejemplo, no dudaba en escribir con
fuerza: «Nos interesa la pluralidad en
la sociedad temporal y en la Iglesia.
Lo contrario no podría conducir más
que a la tiranía, a no hacer ni dejar
hacer. Aborrezco la tiranía: necesito
oír juntos todos los instrumentos,
todas las voces. Una voz o un



instrumento aislados, sin armónicos,
no pueden dar idea de la belleza de
conjunto, de la sinfonía»49.

No se trata simplemente de dejar
constancia de un hecho ni de
limitarse a respetar la legítima
pluralidad en la Iglesia, sino de
amarla con el mismo amor con que
se ama la unidad, pues unidad y
variedad son dos componentes de la 
comunión eclesial. «Nosotros —
escribía san Josemaría a los fieles del
Opus Dei— amaremos, por
consiguiente, la unidad y la variedad
maravillosa que hay en la Iglesia;
veneraremos y contribuiremos a
hacer que se veneren los
instrumentos de esa unidad;
comprenderemos las
manifestaciones de catolicidad y de
riqueza interior, que se ponen de
manifiesto en la diversidad de
espiritualidades, de asociaciones, de
familias y de actividades que, en todo
tiempo y en todo lugar, dan prueba



de proceder todas de un mismo
Espíritu indivisible (cfr. I Cor. XII,
11)»50.

Es más, la unidad en la Iglesia no
sólo no se opone a la diversidad o
pluralidad, sino que la garantiza y
defiende. [san] Josemaría insistía en
que «hemos de entender la
catolicidad como real y verdadera
universalidad, donde cabe todo lo
humano noble, donde la romanidad
—la unión filial y sumisa al Romano
Pontífice, en su triple y suprema
potestad: de orden, de jurisdicción y
de magisterio— es precisamente la
garantía del respeto a la legítima
variedad, a la libertad en todo lo que
es opinable»51. Efectivamente, el
Papa, en cuanto principio y
fundamento visible de la unidad de
la Iglesia52, tiene como parte
integrante de su función primacial
«el reconocimiento y la promoción
de una diversidad que no obstaculiza
la unidad sino que la enriquece»53.



Ante esa legítima pluralidad en la
Iglesia, la caridad, que está en la raíz
espiritual de la comunión eclesial, se
expande hasta la alegría profunda
por el bien de los demás,
especialmente por su fecundidad al
predicar a Cristo: «Conservando la
unidad en lo necesario —en la
doctrina del Magisterio, en los
sacramentos, en el régimen supremo
—, dentro de la Iglesia de Dios hay
sitio para todos. Con tal que de
cualquier modo Cristo sea anunciado,
bien sea por algún pretexto, o bien por
un verdadero celo, en esto me gozo y
me gozaré siempre (Philip. I, 18)»54.

V. La universalidad de la Iglesia y
el Opus Dei

El espíritu universal con el que [san]
Josemaría contemplaba y amaba a la
Iglesia, además de estar enraizado en
la recta eclesiología, estuvo
ciertamente potenciado por la
universalidad de la misión del Opus



Dei que, «por inspiración divina»55,
había fundado el 2 de octubre de
1928.

San Josemaría expresó de muchos
modos esta universalidad de la
misión del Opus Dei. Ya en los
primeros momentos de la vida de la
Obra, lo hacía subrayando a la vez la
unión con el Sucesor de Pedro: «Afán
de almas: tenemos el deseo
vehemente de ser corredentores con
Cristo, de salvar con El a todas las
almas, porque somos, queremos ser 
ipse Christus, y El, dedit
redemptionem semetipsum pro
omnibus (I Tim II, 6), se dio a sí
mismo en rescate por todos Unidos a
Cristo y a su Madre Bendita, que es
también Madre nuestra, Refugium
peccatorum; fielmente pegados al
Vicario de Cristo en la tierra —al
dulce Cristo en la tierra—, al Papa,
tenemos la ambición de llevar a
todos los hombres los medios de
salvación que tiene la Iglesia,



haciendo realidad aquella
jaculatoria, que vengo repitiendo
desde el día de los Santos Angeles
Custodios de 1928: omnes cum Petro
ad Iesum per Mariam!»56

Construir la universalidad efectiva
de la Iglesia («omnes cum Petro ad
Iesum..») es edificar el Reino de
Cristo, para la gloria de Dios
(«Regnare Christum volumus», «Deo
omnis gloria»). En estas tres
jaculatorias, en las que cabe resumir
la entera misión de la Iglesia, el
Fundador sintetizaba también los
fines de la acción apostólica del Opus
Dei57.

En sus escritos, la conexión
conceptual entre Iglesia y Opus Dei
presenta dos principales aspectos: el
primero, que el Opus Dei nace en el
seno de la Iglesia y es una parte de la
Iglesia —partecica, decía con
frecuencia san Josemaría—; y el
segundo, inseparable del anterior,



que el Opus Dei es para servir a la
Iglesia.

Refiriéndose en una ocasión a la
fecha fundacional del Opus Dei,
comentaba: «Algunos me
preguntaréis: Padre, ¿y aquel 2 de
octubre de 1928...? Aquel día, el
Señor, en su Providencia, quiso que
en el seno de la Iglesia Santa, de la
Iglesia Católica que, por ser romana
es universal, naciera esta pequeña
simiente que hoy está produciendo
frutos en tantos miles de corazones
de todas las razas, de tantos países»58.
En el seno de la Iglesia Santa: el Opus
Dei no sólo está en la Iglesia, como en
un simple ámbito de acción; no sólo
ha nacido en la Iglesia, sino también 
de la Iglesia —»in et ex Ecclesia»—,
como toda realidad auténticamente
eclesial, en primer lugar las Iglesias
particulares59. De hecho, resulta
patente «que la fundación realizada
por san Josemaría] se caracterizó
desde su origen por los signos



indudables de la eclesialidad, y que
estaba enteramente orientada, en sí
misma, en su propia realidad
histórica, en su hacerse, al servicio
de la misión salvífica de la Iglesia»60.

En la Iglesia, para servir a la Iglesia,
y no como algo más o menos
importante en la actividad del Opus
Dei, sino como su razón de ser: «No
tenemos otro fin que servir al Señor,
a su Iglesia Santa, al Romano
Pontífice, a las almas todas. Si la
Obra no prestara ese servicio, no la
querría: se habría
desnaturalizado»61. El Fundador no
dudó en afirmar muchas veces que
«si el Opus Dei no fuera para Dios,
para servir a la Iglesia, sería mejor
que se disolviera»62. O, con palabras
semejantes, «si el Opus Dei no sirve a
la Iglesia, no me interesa»63.

No se trata —como es obvio— del
servicio de una institución a otra
distinta, sino del de la parte al todo,



del miembro a los otros miembros de
un mismo cuerpo. Y cada miembro
sirve a los demás, primaria y
esencialmente, cumpliendo su propia
misión, conforme a su específica
vocación: «Servite Domino in veritate
(Tob. XIV, 10), servid al Señor en
verdad, aconsejaba Tobías a sus
hijos. Y éste es el consejo que
también os doy, porque hemos
recibido la llamada de Dios, para
hacer un peculiar servicio a su
Iglesia y a todas las almas. La única
ambición, el único deseo del Opus
Dei y de cada uno de sus hijos es
servir a la Iglesia, como Ella quiere
ser servida, dentro de la específica
vocación que el Señor nos ha dado»64.

El afán de servicio, que nace del
amor a la Iglesia, llevaba a san
Josemaría a escribir en 1943,
pensando en la labor apostólica del
Opus Dei en el mundo: «nunca
estaremos bastante satisfechos de
nuestro trabajo, por muchos que



sean los servicios que, con la gracia
de Dios, hagamos a la Iglesia y al
Papa, porque el amor nos exigirá
más cada día, y nuestros trabajos
siempre nos parecerán modestos,
porque el tiempo, del que
disponemos, es breve: tempus breve
est (I Cor. VII, 29)»65. Un servicio a la
Iglesia y al Papa, que subraya la
universalidad, pero que es
inseparable del servicio a las Iglesias
locales en las que la Iglesia universal
se hace presente y actúa. Es más,
como el Episcopado es «uno e
indiviso»66, la unión con el Sucesor
de Pedro postula necesariamente la
unión con el Obispo en cada diócesis.
Así lo escribía el Fundador ya en
1932 a los fieles del Opus Dei: «Esta
unión que vivimos con el Romano
Pontífice, hace y hará que nos
sintamos unidísimos en cada diócesis
al Ordinario del lugar. Suelo decir, y
es cierto, que tiramos y tiraremos
siempre del carro en la misma
dirección que el Obispo»67.



La forma de realizarse, en el Opus
Dei, este servicio al Papa y a los
demás Obispos, es el correspondiente
a su específica misión en la Iglesia,
que es, sí, específica en el espíritu y
en los modos apostólicos, pero no
sectorial sino universal. Como
explicaba san Josemaría a los fieles
de la Obra, «no tiene nuestra labor
apostólica una finalidad
especializada: tiene todas las
especializaciones, porque arraiga en
la diversidad de especializaciones de
la misma vida; porque enaltece y
eleva al orden sobrenatural, y
convierte en auténtica labor de
almas, todos los servicios que unos
hombres prestan a los otros, en el
engranaje de la sociedad humana»68.

Se trata de una universalidad
participada de la universalidad de la
Iglesia que, junto a otros aspectos no
menos esenciales, hizo que —como
previó san Josemaría— el Opus Dei
encontrase su forma jurídica



adecuada en la de Prelatura
personal. Efectivamente, las
Prelaturas personales son
«establecidas por la Autoridad
Apostólica para peculiares tareas
pastorales. Éstas, en cuanto tales,
pertenecen a la Iglesia universal,
aunque sus miembros son también
miembros de las Iglesias particulares
donde viven y trabajan»69.
Naturalmente, otros de los aspectos
esenciales, que hacen adecuada la
forma jurídica a la realidad teológica,
son la secularidad (no hay vínculos
sagrados ni cambio de estado en la
incorporación a la Prelatura) y la
«naturaleza jerárquica del Opus
Dei»70; es decir, el hecho de estar
constituida la Prelatura por
«sacerdotes y fieles laicos, hombres y
mujeres, con el propio Prelado a la
cabeza»71, y estructurada por la
relación dinámica —»convergencia
orgánica»— entre el sacerdocio
ministerial y el sacerdocio común de
los fieles72.



VI. Conclusión

La contemplación del misterio de la
Iglesia suscita, en el alma cristiana,
esperanza gozosa, porque «la fuerza
y el poder de Dios iluminan la faz de
la tierra. El Espíritu Santo continúa
asistiendo a la Iglesia de Cristo, para
que sea —siempre y en todo— signo
levantado ante las naciones, que
anuncia a la humanidad la
benevolencia y el amor de Dios (cfr.
Is XI, 12). Por grandes que sean
nuestras limitaciones, los hombres
podemos mirar con confianza a los
cielos y sentirnos llenos de alegría:
Dios nos ama y nos libra de nuestros
pecados. La presencia y la acción del
Espíritu Santo en la Iglesia son la
prenda y la anticipación de la
felicidad eterna, de esa alegría y de
esa paz que Dios nos depara»73.

Para concluir, manteniéndonos en el
contexto de la universalidad de la
Iglesia, dirijamos —con san



Josemaría— la mirada a quien,
siendo Madre del Señor, es Mater
Ecclesiae. Como en Pentecostés,
«María edifica continuamente la
Iglesia, la aúna, la mantiene
compacta. Es difícil tener una
auténtica devoción a la Virgen, y no
sentirse más vinculados a los demás
miembros del Cuerpo Místico, más
unidos también a su cabeza visible,
el Papa. Por eso me gusta repetir: 
omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam!, todos, con Pedro, a Jesús
por María! Y, al reconocernos parte
de la Iglesia e invitados a sentirnos
hermanos en la fe, descubrimos con
mayor hondura la fraternidad que
nos une a la humanidad entera:
porque la Iglesia ha sido enviada por
Cristo a todas las gentes y a todos los
pueblos (cfr. Mt XXVIII, 19)»74.

Notas



1. Son las homilías El fin sobrenatural
de la Iglesia (28-V-1972) y Lealtad a la
Iglesia (4-VI-1972), publicadas en
1973 y recogidas después en el
volumen Amar a la Iglesia, Madrid
1986, pp. 11-59. Cuando en las notas
no conste el Autor de la obra citada,
se trata de san Josemaría.

2. Es Cristo que pasa, 131.

3. Lealtad a la Iglesia, cit., p. 23.
Sobre el amor a la Iglesia, en la vida
y en la enseñanza de san Josemaría,
cfr. J. ECHEVARRÍA, Memoria del
Beato Josemaría Escrivá, Madrid
2000, pp. 340-347. Vid. también C.
BURKE, Una dimensión de su vida: el
amor a la Iglesia y al Papa, en VV.AA.,
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer
y el Opus Dei, Pamplona 1982, pp.
339-350.

4. Lealtad a la Iglesia, cit., p. 26.

5. Ibidem, p. 30.



6. Cfr. CONGREGACIÓN PARA LA
DOCTRINA DE LA FE, Carta 
Communionis notio, 9.

7. CONCILIO VATICANO II, Decr. 
Christus Dominus, 11.

8. Carta 9-I-1932, 21.

9. Sobre este tema, seguiré en parte
la exposición más extensa contenida
en F. OCÁRIZ, Naturaleza,gracia y
gloria, Pamplona 2000 (2ª ed., 2001),
pp. 223-239.

10. Carta 24-III-1930, 2. Cfr. Es Cristo
que pasa, 20.

11. Un resumen parcial, pero
significativo, puede verse en J.
DAUJAT, La vita soprannaturale,
Roma1958, pp. 561-573.

12. Carta 9-I-1932, 91. Respecto a ese
"olvido de la doctrina", cfr. J.L.
ILLANES, Dos de octubre de1928:
alcance y significado de una fecha, en



AA.VV., Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer y el Opus Dei, cit.,
especialmente pp. 96-101.

13. Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. Lumen gentium, 11, 39-41.

14. Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, 825.

15. Cfr. J. RATZINGER, Homilía, 19 de
mayo de 1992, en AA.VV., 17 Maggio
1992. La beatificazione di Josemaría
Escrivá de Balaguer, fondatore
dell'Opus Dei, Milano 1992, p. 113.

16. Cfr. CONCILIO VATICANO II, Decr.
Apostolicam actuositatem, 2.

17. Conversaciones con Mons. Escrivá
de Balaguer, 112.

18. Cfr. Act 9,13.32; 26,10; Rom 12,13;
II Cor 13,12; Ap 5,8; etc.

19. Carta 19-III-1954, 7. Sobre la
expresión "poner a Cristo en la
cumbre de todas las actividades



humanas", muy frecuente en la
predicación y en los escritos de [san]
Josemaría, cfr. P. RODRÍGUEZ, Omnia
traham ad meipsum. Il significato di
Giovanni 12, 32 nell'esperienza
spirituale di mons. Escrivá de
Balaguer, "Annales Theologici" 6
(1992), pp. 5-34.

20. S. AGUSTÍN, Sermo XCVI, 8 (PL 38,
588): el santo interpreta en este
sentido el texto de 2 Cor 5, 19: "Deus
erat in Christo mundum reconcilians
sibi".

21. Sobre este tema, en la enseñanza
de [san] Josemaría, cfr. J.L. ILLANES, 
La santificación del trabajo, Madrid,
8ª ed. 1981.

22. S. AGUSTÍN, Contra Faustum, 12,
20 (PL 42, 265).

23. Sobre la índole eucarística de la
Iglesia como Cuerpo de Cristo, cfr. J.
RATZINGER, Il nuovo Popolo de Dio,
4ª ed., Brescia 1992.



24. Es Cristo que pasa, 87; cfr.
también 102.

25. JUAN PABLO II, Carta Ap. Novo
millennio ineunte, 7.

26. Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. Lumen gentium, 31, 33 y 36;
Decr. Apostolicam actuositatem, 2 y
5; JUAN PABLO II, Ex. ap. 
Christifideles laici, 15.

27. Entre los numerosos testimonios
en este sentido, destaca por su
máxima autoridad el de JUAN PABLO
II, Discurso, 19-VIII-1979,
"Insegnamenti di Giovanni Paolo II" 2
(1979), p. 142.

28. De esa concepción reductora
constan testimonios claros ya en el
siglo IV: cfr. A. FAIVRE, Les laïcs aux
origines de l'Eglise, Paris 1984, pp.
248-250.

29. Es Cristo que pasa, 53.



30. Cfr. A. DEL PORTILLO, Fieles y
laicos en la Iglesia, Pamplona, 2 ed.
1981, pp. 33-34.

31. Es Cristo que pasa, 96; cfr. 106.

32. Ibidem, 120; cfr. 183. Un estudio
sobre la participación de los laicos en
la misión de la Iglesia, en cuanto
participación en los "tria munera
Christi" (misión sacerdotal, real y
profética), puede verse en F. OCÁRIZ,
Naturaleza, gracia y gloria, cit. pp.
241-260.

33. Conversaciones, 9.

34. Idem, 59.

35. Ibidem.

36. Carta 31-V-1943, 21.

37. Conversaciones, 47.

38. Carta 31-V-1943, 21.



39. Es Cristo que pasa, 99. Cfr. E.
REINHARDT, La legittima autonomia
delle realtà temporali, "Romana" 15
(1992), pp. 323-335.

40. Carta 9-I-1932, 50.

41. Cfr. Conversaciones, 117. Sobre la
mentalidad laical, cfr. también C.
FABRO, El temple de un Padre de la
Iglesia, en AA.VV., Santos en el
mundo. Estudios sobre los escritos del
Beato Josemaría Escrivá, Madrid
1993, pp. 126-130.

42. Cfr. JUAN PABLO II, Discurso, 27-
IX-1989, n. 2: "Insegnamenti di
Giovanni Paolo II" XII,2 (1989), p.
679.

43. Carta 15-VIII-1953, 1.

44. Ibidem.

45. Idem, 2.

46. Ibidem.



47. Idem, 15.

48. Sobre la libertad, en los escritos
de [san] Josemaría, puede verse C.
FABRO, El primado existencial de la
libertad, en AA.VV., Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei, cit.,
pp. 341-356.

49. Carta 6-V-1945, 35.

50. Carta 31-V-1943, 30.

51. Carta 31-V-1954, 21.

52. Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. Lumen gentium, 23.

53. CONGREGACIÓN PARA LA
DOCTRINA DE LA FE, Carta 
Communionis notio, 15.

54. Carta 31-V-1954, 20. Cfr. F.
OCÁRIZ, Unitá e diversitá nella
Comunione ecclesiale, en Congr. per
la Dottrina della Fede, Communionis
notio. Lettera e Commenti, Vaticano
1994, p. 73.



55. JUAN PABLO II, Const. Ap. Ut sit,
Proemio.<>56. Carta 9-I-1932,
82.<>57. Cfr. A. DEL PORTILLO, 
Riflessioni conclusive, in Santità e
mondo. Atti del Convegno teologico di
studio sugli insegnamenti del beato
Josemaría Escrivá, Vaticano 1994,
especialmente pp. 221-223.<>58. 
Meditación, 2-X-1964.<>59. Cfr.
CONGREGACIÓN PARA LA
DOCTRINA DE LA FE, Carta 
Communionis notio, 9.<>60. A.
ARANDA, Sacerdote di Gesù Cristo.
Sulla missione ecclesiale del Beato
Josemaría Escrivá, "Romana" 17
(1993), p. 322.<>61. Carta 17-VI-1973,
11.<>62. Citado en J. ECHEVARRÍA, 
Memoria del Beato Josemaría, cit., p.
341.<>63. Citado en A. DEL
PORTILLO, Las raíces profundas de
un mensaje, en el volumen Amar a la
Iglesia, cit., p. 93.<>64. Carta 31-
V-1943, 1.<>65. Ibidem, 53.<>66.
CONCILIO VATICANO I, Cost. Pastor
aeternus, Prologo: DS 3051.<>67. 
Carta 9-I-1932, 21.<>68. Carta 9-



I-1959, 14.<>69. CONGREGACIÓN
PARA LA DOCTRINA DE LA FE, Carta 
Communionis notio , 16. Es evidente
que este texto se refiere a las
Prelaturas personales y a los
Ordinariatos militares, aunque no los
mencione expresamente.<>70. JUAN
PABLO II, Discurso, 17-III-2001,
"L'Osservatore Romano" 18-III-2001,
p. 6.<>71. Ibidem.<>72. Cfr. ibidem.
Sobre estos aspectos eclesiológicos y
canónicos, son de particular interés
los volúmenes de A. DE
FUENMAYOR-V.GÓMEZ IGLESIAS-
J.L.ILLANES, El itinerario jurídico del
Opus Dei, Pamplona, 4ª ed. 1990; y de
P.RODRÍGUEZ-F.OCÁRIZ-J.L.ILLANES,
El Opus Dei en la Iglesia, Madrid, 5ª
ed. 2001.<>73. Es Cristo que pasa,
128.<>74. Idem, 139.

Actas del Congreso "La grandeza
de la vida corriente", Vol. I 
Vocación y misión del cristiano en
medio del mundo, EDUSC, 2002.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/la-
universalidad-de-la-iglesia-prelatura-

personal-opus-dei/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/la-universalidad-de-la-iglesia-prelatura-personal-opus-dei/
https://opusdei.org/es-uy/article/la-universalidad-de-la-iglesia-prelatura-personal-opus-dei/
https://opusdei.org/es-uy/article/la-universalidad-de-la-iglesia-prelatura-personal-opus-dei/
https://opusdei.org/es-uy/article/la-universalidad-de-la-iglesia-prelatura-personal-opus-dei/

	La Universalidad de la Iglesia

