
opusdei.org

La imperfección
razonable, la
normalidad que
debemos asumir

Artículo escrito por el Vicario
regional del Opus Dei, Carlos
Ma. González, para la Revista
digital del IEEM "Hacer
empresa".

31/10/2020

Hace unos meses se publicó en
castellano La familia imperfecta:
Cómo convertir los problemas en
retos (Rialp, 2019) de Mariolina



Ceriotti Migliarese, una
neuropsiquiatra infantil y
psicoterapeuta de adultos. El libro se
basa no solo en la evidencia
científica, sino también en un
envidiable sentido común y en
anécdotas surgidas de su propia
experiencia personal como madre de
seis hijos. No pretende dar
soluciones, sino algo que vale tanto
para la familia como para la
empresa: “Compartir un modo de
pensar… dar elementos que pongan
a cada uno en condiciones de
reflexionar y que nos puedan hacer a
todos algo más capaces de tomar
solos las mejores decisiones”.

El título recuerda la “sensata
imperfección”, tratada por Gregorio
Luri, en Elogio de las familias
sensatamente imperfectas (Ariel,
2017), en el que desarrolla la idea de
que es en el seno de la familia,
necesariamente imperfecta, donde se



aprende que podemos ser amados a
pesar de nuestros defectos.

Ceriotti defiende un ejercicio de la
paternidad y maternidad tranquilas,
sosegadas, confiadas, basadas en el
sentido común. Sugiere comenzar
aceptando una “percepción serena
de la normalidad de la
imperfección”, de la nuestra y la de
nuestros hijos (o, en el caso de la
empresa, de los colaboradores y
empleados). Esto ayuda a
recomenzar cada vez que cometamos
un error, sin caer en la infundada y
neurótica sospecha de que tenemos
un problema patológico o que somos
malos padres.

Vivimos en una época de niños
“escasos y preciosos”, caracterizada
por una fuerte obsesión de los padres
por ser perfectos y tener hijos
perfectos. Esto lleva a la ansiedad y
posterior depresión, cuando se
constata la dificultad, o más bien



imposibilidad, de esa meta.
Deberíamos partir de la idea real de
que no existe el padre perfecto, ni la
madre perfecta, el hijo perfecto o la
familia perfecta. Por esto lo del título
de esta columna: la “imperfección
razonable” es la “nueva normalidad”
que conviene asumir.

Ceriotti afirma que a veces tenemos
la impresión de que “educar bien se
hubiera convertido en una cuestión
de especialistas, en una tarea muy
cansada y de resultados inciertos”.
Sin embargo, educar es una tarea
maravillosa y una gran oportunidad
para mejorar nosotros mismos. Es
obvio que tenemos que intentar
formarnos en este aspecto (ningún
padre nace sabiendo serlo), pero
debemos vivir nuestras
imperfecciones como
“normalidades”, no como fracasos.
San Josemaría Escrivá decía que “el
santo no es el que no cae, sino el que
se levanta siempre”.



El núcleo esencial de toda familia es
obviamente la pareja; y por esto hay
que cuidar, “mimar”, esa relación
para que el sistema familiar
funcione. El problema es que en la
actualidad las dificultades en la
pareja (que siempre existieron,
existen y existirán, muchas y
complejas) se perciben como un
“síntoma de una disfunción
inexorable”. Problemas que son
normales en toda relación de pareja,
se traducen superficialmente en la
imposibilidad de permanecer juntos
por más tiempo. Sin embargo, “las
dificultades y crisis no son
excepcionales en la vida en pareja.
Forman parte natural del recorrido y,
como cualquier crisis correctamente
entendida, son potenciales desafíos
al crecimiento y a buscar lo mejor,
también en el plano individual”.

Ceriotti piensa que uno de los
motivos prioritarios de la crisis en la
pareja actual es la imposibilidad de



comprender que hombre y mujer son
diferentes; es decir: la insistencia por
considerarnos idénticos e
intercambiables en el marco de un
igualitarismo masificador que lo
empaña todo y que llena las
relaciones entre los sexos de
conflictos y frustración. El desarrollo
de estas ideas ocupa varias páginas
sugerentes del libro.

Esta no es una relación entre iguales,
sino que —aunque suene incorrecto
para algunos oídos— padre y madre
deben tener claro que se encuentran
en un plano de superioridad
jerárquica.

Superada esta primera dificultad de
la comprensión en la pareja, Ceriotti
plantea el siguiente problema con el
que toda familia se encuentra si tiene
hijos: la relación padres-hijos. Esta
no es una relación entre iguales, sino
que —aunque suene incorrecto para
algunos oídos— padre y madre



deben tener claro que se encuentran
en un plano de superioridad
jerárquica. Para ello deberán luchar
juntos contra la tendencia natural
que tiene todo hijo al nacer: su
“egocentrismo sustancial”. Se sabe
que cada niño experimenta, desde el
nacimiento, cierta tendencia a la
tiranía. Es lógico, porque pretende
prolongar los mecanismos biológicos
intrauterinos con los que la madre le
ha hecho adicto al placer. En el seno
materno, sin sensaciones de frío,
hambre o sueño, ha experimentado
su capacidad de ser insaciable y
omnipotente; y pretende seguir
siéndolo cuando sale al exterior.

Desde que nace, el niño tiene que ir
percibiendo gradualmente que sus
pretensiones de tiranía no son
posibles por más tiempo. Para esto,
los padres deben comportarse como
adultos. Algo que parece obvio, pero
es habitual encontrarse con padres
que se niegan a madurar y adoptar el



papel que les corresponde: prefieren
ser eternos adolescentes. Padres que
no aceptan la natural pérdida de
juventud, se resisten a envejecer y
tratan de huir del tiempo, se
mimetizan patéticamente con los
adolescentes y tienen pánico a la
responsabilidad de criarlos,
educarlos, limitarlos, guiarlos.

Ceriotti reclama el derecho de todo
hijo a ser educado por un adulto que
asuma la responsabilidad de
enseñarle el camino y marcarle los
límites, mostrándole la esencial
distinción del bien y el mal. Crecer
implica separarse psicológicamente,
abandonar la infancia y la
adolescencia; pero para muchos
niños esta separación es muy difícil
porque los espacios psíquicos entre
padres e hijos se confunden. Los
padres que, por una resolución
pobre de sus propias cuestiones y
vacíos existenciales, se refugian en la
pseudoamistad con sus hijos, les



hacen un daño tan profundo como
injusto. Les impiden crecer,
conocerse, desarrollar sus recursos
confrontándolos con los
condicionamientos. Los incapacitan
para la responsabilidad. Es lo que
Zygmunt Bauman ha calificado como
la “condición líquida” de las nuevas
generaciones.

La autora indica que, para que el
entramado familiar funcione
razonablemente bien, es importante
saber mantener la distancia justa. Se
refiere a la necesidad de dar
autonomía a los hijos respecto de los
padres, y a que los padres asuman,
asimismo, la precisa autonomía
respecto de las experiencias pasadas
en su propia familia de origen,
especialmente si fueron negativas.

El libro de Ceriotti aborda otros
temas importantes, como la
necesidad del perdón; y con
abundantes ejemplos va



construyendo un nuevo paradigma
de familia —aplicable en varios
aspectos también a la empresa—,
centrada en algo teóricamente
aceptado pero difícil de vivir en la
práctica: el reconocimiento, la
valoración y la integración de las
diferencias.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/la-
imperfeccion-razonable-la-normalidad-

que-debemos-asumir/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/la-imperfeccion-razonable-la-normalidad-que-debemos-asumir/
https://opusdei.org/es-uy/article/la-imperfeccion-razonable-la-normalidad-que-debemos-asumir/
https://opusdei.org/es-uy/article/la-imperfeccion-razonable-la-normalidad-que-debemos-asumir/
https://opusdei.org/es-uy/article/la-imperfeccion-razonable-la-normalidad-que-debemos-asumir/

	La imperfección razonable, la normalidad que debemos asumir

