
opusdei.org

Humildad y verdad

Artículo escrito por el Vicario
regional del Opus Dei, Carlos
Ma. González, para la Revista
digital del IEEM "Hacer
empresa".

05/09/2021

En diciembre de 1999, Justin Kruger
y David Dunning, dos investigadores
de la Universidad de Cornell, en
Nueva York, publicaron los
resultados de un estudio que
procuraba verificar si era cierta o no
la afirmación de Charles Darwin: “la
ignorancia genera confianza más



frecuentemente que el
conocimiento”.

La investigación fue publicada en el 
Journal of Personality and Social
Psychology de diciembre de 1999. Sus
resultados confirmaron que las
personas con escasos conocimientos
o habilidades —comprensión lectora,
manejo de autos, ajedrez, tenis, etc.—
tienden a padecer un sentimiento
ilusorio de superioridad y se
consideran más capaces que los que
en realidad lo son. En su estudio, los
investigadores descubrieron que,
mientras los sujetos más brillantes se
consideraban a sí mismos como por
debajo de la media (ya lo decía
Sócrates al afirmar que, si algo sabía
era que no sabía nada), los menos
dotados se consideraban por encima.
Se trata de un sesgo que impide
medir correctamente la propia
incapacidad e ineptitud. El llamado
“efecto Dunning-Kruger” explica que
“la sobrevaloración del incompetente

https://es.wikipedia.org/wiki/Journal_of_Personality_and_Social_Psychology
https://es.wikipedia.org/wiki/Journal_of_Personality_and_Social_Psychology
https://es.wikipedia.org/wiki/Journal_of_Personality_and_Social_Psychology
https://es.wikipedia.org/wiki/Journal_of_Personality_and_Social_Psychology


nace de la mala interpretación de la
capacidad de uno mismo, y la
infravaloración del competente nace
de la mala interpretación de la
capacidad de los demás”. Este
fenómeno también ha despertado el
interés de economistas uruguayos,
como Juan Dubra, de la Universidad
de Montevideo, que lo llevó a
publicar la investigación Apparent
Overconfidence, en Econometrica,
uno de los mejores journals
científicos del mundo en su área.

Muchas veces, al hablar o pensar en
la virtud de la sinceridad, la
referimos exclusivamente a decir la
verdad a los demás. Sin embargo, la
investigación que mencionamos
evidencia la tremenda dificultad que
encontramos para ser sinceros, en
primer lugar, con nosotros mismos.
En una carta fechada el 24 de marzo
de 1931, San Josemaría Escrivá
escribió: “Habéis oído decir que el
mejor negocio del mundo sería



comprar a los hombres por lo que
realmente valen, y venderlos por lo
que creen que valen. Es difícil la
sinceridad. La soberbia violenta a la
memoria, la obscurece: y se
encuentra una justificación para
cubrir de bondad el mal cometido,
que no se está dispuesto a rectificar;
se acumulan argumentos, razones,
que van ahogando la voz de la
conciencia, cada vez más débil, más
confusa”.

Ya en el siglo XVI, Santa Teresa de
Ávila repetía que “la humildad es
andar en verdad”. La humildad no es
la caricatura que a veces nos
imaginamos y que más bien
representa a la pusilanimidad, la
timidez, la falta de metas altas. La
humildad —como la verdad— es de
almas grandes, que conocen sus
límites y valoran debidamente las
virtudes de los demás. La humildad
no puede violentar la verdad. Es
más: sinceridad y humildad son dos



formas de designar una realidad
única. La humildad no consiste en
exaltarse ni en infravalorarse, sino
que va unida a la verdad, a la
naturalidad y a la sencillez.

C.S. Lewis explicaba con humor que
hay muchas personas que piensan
que humildad equivale a personas
hermosas tratando de creer que son
feas, o a personas inteligentes
tratando de creer que no lo son. No
debe confundirse la humildad con
algo tan simple y ridículo como tener
una mala opinión acerca de los
propios talentos. La humildad nada
tiene que ver con una absurda
simulación de falta de cualidades.

Para aclararnos un poco, veamos a
continuación algunos ejemplos. En
primer lugar, la experiencia
demuestra que no se fomenta la
humildad en el ámbito familiar y
laboral humillando a los demás: casi
siempre se consigue lo contrario.



Tampoco se consigue negando
elogios objetivos y prudentes a las
buenas acciones de los hijos, del
cónyuge o de los empleados, con la
excusa de evitar que se les suban los
humos a la cabeza. Una gran
enemiga de la humildad-verdad es la
continua comparación con otras
personas, porque lo importante es lo
que uno puede y debe ser. Tampoco
consiste la humildad en echarse
encima toneladas de basura. Quienes
hacen esto, en el fondo no se creen lo
que dicen y muchas veces lo dicen
para que se les contradiga con
elogios. Por ejemplo, se pasan la vida
repitiendo que tienen muy mala
memoria, que son un desastre, que
no hacen nada bien…, pero lo dicen
de modo genérico; y no les gusta
nada que sea otro quien se lo haga
ver, y mucho menos si se desciende a
lo concreto. Cuando van manejando,
por ejemplo, la culpa es de otro
conductor, o del coche, o de la calle, o
de que le han distraído; o en el



deporte, pensarán que les dieron mal
el pase, o que la pelota o la cancha no
estaban bien, etc. Tampoco es
humildad la actitud victimista de
quien dice “es que soy así” y se
abandona a sus propios defectos sin
molestarse en luchar por mejorar.
Eso es comodidad y pereza, pero
nunca humildad.

Es tan necesaria esta virtud que
Miguel de Cervantes escribió que “es
la base y fundamento de todas las 
virtudes, y sin ella no hay alguna
que lo sea”. Precisamente, por ser tan
importante, es muy difícil vivirla:
“¡Cuánto cuesta vivir la humildad!,
porque —afirma la sabiduría
popular cristiana— ‘la soberbia
muere veinticuatro horas después de
haber muerto la persona’” (San
Josemaría Escrivá, Forja n.o 599).

Estas reflexiones nos pueden ayudar
a saber dialogar, comprender los
puntos de vista del otro y buscar



soluciones sin encerrarnos en
prejuicios o caprichos, creyéndonos
más inteligentes o con más
habilidades. Es verdad que hay cosas
que pertenecen a lo sustancial de
nuestras convicciones y en las que no
se debe ceder. Pero hay que pensar
que esas convicciones básicas,
aunque son muy importantes,
también suelen ser pocas. Y, sobre
todo, comprobamos que lo habitual
en el ámbito familiar y social es que
las peleas y discusiones se den por
otras cosas mucho más secundarias.

Un ejercicio útil es pasar por el tamiz
de nuestra propia ironía las razones
que nos llevan a discutir. Con
frecuencia nos daremos cuenta de
que son ridículas. Descubriremos
que la amargura que deja una
discusión es un sabor que no vale la
pena probar. Y que, habitualmente,
resultará más grato y enriquecedor
buscar las cosas que unen, en vez de
las que separan. No sin razón Séneca



afirmaba que la verdad se pierde en
las discusiones prolongadas.

Entonces, ¿no hay que discutir ni
enojarse nunca? Diría que casi
nunca. Thomas Fuller (historiador
inglés del siglo XVII) decía que hay
dos tipos de cosas por las que nunca
nos debemos enojar: por las que
tienen remedio y por las que no lo
tienen. Con las que tienen solución,
lo mejor es dedicarse a buscar ese
remedio sin enojarse; y con las que
no, más vale no discutir si son
inevitables.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/humildad-y-
verdad/ (02/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/humildad-y-verdad/
https://opusdei.org/es-uy/article/humildad-y-verdad/
https://opusdei.org/es-uy/article/humildad-y-verdad/

	Humildad y verdad

