
opusdei.org

Homilía del
Cardenal Ratzinger
en la Misa por la
elección del Papa

Homilía que pronunció el
cardenal Joseph Ratzinger, en la
misa que concelebró junto al
resto de los cardenales
electores «por la elección del
romano pontífice» en la Basílica
de San Pedro del Vaticano.

22/04/2005

Isaías 61, 1 - 3a. 6a. 8b - 9



Efesios 4, 11 - 16

Juan 15, 9 - 17

En esta hora de gran
responsabilidad, escuchemos con
particular atención lo que nos dice el
Señor con sus mismas palabras. De
las tres lecturas, quisiera escoger sólo
algún pasaje que nos afecta
directamente en un momento como
éste.

La primera lectura ofrece un retrato
profético de la figura del Mesías, un
retrato que alcanza todo su
significado en el momento en el que
Jesús lee este texto en la sinagoga de
Nazaret, cuando dice: «Esta
Escritura, que acabáis de oír, se ha
cumplido hoy» (Lucas 4, 21). En el
centro de este texto profético,
encontramos una frase que, al menos
a primera vista, parece
contradictoria. Al hablar de sí
mismo, el Mesías dice que ha sido
enviado «a pregonar el año de gracia



del Señor, el día de venganza de
nuestro Dios» (Isaías 61, 2).
Escuchamos, con alegría, el anuncio
del año de la misericordia: la
misericordia divina pone un límite al
mal, nos ha dicho el Santo Padre.
Jesucristo es la misericordia divina
en persona: encontrar a Cristo
significa encontrar la misericordia de
Dios. El mandato de Cristo se ha
convertido en nuestro mandato a
través de la unción sacerdotal;
estamos llamados a promulgar no
sólo con las palabras sino también
con la vida y con los signos eficaces
de los sacramentos «el año de la
misericordia del Señor». Pero, ¿qué
quiere decir Isaías cuando anuncia el
«día de venganza de nuestro Dios»?
Jesús, en Nazaret, al leer el texto
profético, no pronunció estas
palabras, concluyó anunciando el
año de la misericordia. ¿Fue éste
quizá el motivo del escándalo que
tuvo lugar tras su predicación? No lo
sabemos. De todos modos, el Señor



ofreció su comentario auténtico a
estas palabras con su muerte en la
cruz. «Él mismo sobre el madero
llevó nuestros pecados...», dice san
Pedro (1 Pedro 2, 24). Y san Pablo
escribe a los Gálatas: «Cristo nos
rescató de la maldición de la ley,
haciéndose él mismo maldición por
nosotros, pues dice la Escritura:
maldito todo el que está colgado de
un madero, a fin de que llegara a los
gentiles, en Cristo Jesús, la bendición
de Abraham, y por la fe recibiéramos
el Espíritu de la Promesa» (Gálatas 3,
13s).

La misericordia de Cristo no es una
gracia barata, no supone la
banalización del mal. Cristo lleva en
su cuerpo y en su alma todo el peso
del mal, toda su fuerza destructora.
El día de la venganza y el año de la
misericordia coinciden en el misterio
pascual, en Cristo, muerto y
resucitado. Esta es la venganza de
Dios: él mismo, en la persona del



Hijo, sufre por nosotros. Cuanto más
quedamos tocados por la
misericordia del Señor, más
solidarios somos con su sufrimiento,
más disponibles estamos para
completar en nuestra carne «lo que
falta a las tribulaciones de
Cristo» (Colosenses 1, 24).

Pasemos a la segunda lectura, la
carta a los Efesios. Afronta
esencialmente tres argumentos: en
primer lugar, los ministerios y los
carismas en la Iglesia, como dones
del Señor resucitado y elevado al
cielo; a continuación, la maduración
en la fe y en el conocimiento del Hijo
de Dios, como condición y contenido
de la unidad en el cuerpo de Cristo; y,
por último, la participación común
en el crecimiento del Cuerpo de
Cristo, es decir, la transformación del
mundo en la comunión con el Señor.

Detengámonos en dos puntos. El
primero, es el camino hacia la



«madurez de Cristo», como dice,
simplificando, el texto en italiano.
Más en concreto tendríamos que
hablar, según el texto griego, de la
«medida de la plenitud de Cristo», a
la que estamos llamados a llegar
para ser realmente adultos en la fe.
No deberíamos quedarnos como
niños en la fe, en estado de minoría
de edad. Y, ¿qué significa ser niños
en la fe? Responde san Pablo:
significa ser «llevados a la deriva y
zarandeados por cualquier viento de
doctrina» (Efesios 4, 14). ¡Una
descripción muy actual!

Cuántos vientos de doctrina hemos
conocido en estas últimas décadas,
cuántas corrientes ideológicas,
cuantas modas del pensamiento... La
pequeña barca del pensamiento de
muchos cristianos con frecuencia ha
quedado agitada por las olas,
zarandeada de un extremo al otro:
del marxismo al liberalismo, hasta el
libertinismo; del colectivismo al



individualismo radical; del ateísmo a
un vago misticismo religioso; del
agnosticismo al sincretismo, etc.
Cada día nacen nuevas sectas y se
realiza lo que dice san Pablo sobre el
engaño de los hombres, sobre la
astucia que tiende a inducir en el
error (Cf. Efesios 4, 14). Tener una fe
clara, según el Credo de la Iglesia, es
etiquetado con frecuencia como
fundamentalismo. Mientras que el
relativismo, es decir, el dejarse llevar
«zarandear por cualquier viento de
doctrina», parece ser la única actitud
que está de moda. Se va
constituyendo una dictadura del
relativismo que no reconoce nada
como definitivo y que sólo deja como
última medida el propio yo y sus
ganas.

Nosotros tenemos otra medida: el
Hijo de Dios, el verdadero hombre. Él
es la medida del verdadero
humanismo. «Adulta» no es una fe
que sigue las olas de la moda y de la



última novedad; adulta y madura es
una fe profundamente arraigada en
la amistad con Cristo. Esta amistad
nos abre a todo lo que es bueno y nos
da la medida para discernir entre lo
verdadero y lo falso, entre el engaño
y la verdad.

Tenemos que madurar en esta fe
adulta, tenemos que guiar hacia esta
fe al rebaño de Cristo. Y esta fe, sólo
la fe, crea unidad y tiene lugar en la
caridad. San Pablo nos ofrece, en
oposición a las continuas peripecias
de quienes son como niños
zarandeados por las olas, una bella
frase: hacer la verdad en la caridad,
como fórmula fundamental de la
existencia cristiana. En Cristo,
coinciden verdad y caridad. En la
medida en que nos acercamos a
Cristo, también en nuestra vida,
verdad y caridad se funden. La
caridad sin verdad sería ciega; la
verdad sin caridad, sería como «un



címbalo que retiñe» (1 Corintios 13,
1).

Pasemos ahora al Evangelio, de cuya
riqueza quisiera sacar tan sólo dos
pequeñas observaciones. El Señor
nos dirige estas maravillosas
palabras: «No os llamo ya siervos... a
vosotros os he llamado amigos» (Juan
15, 15). Muchas veces no sentimos
simplemente siervos inútiles, y es
verdad (Cf. Lucas 17, 10). Y, a pesar
de ello, el Señor nos llama amigos,
nos hace sus amigos, nos da su
amistad. El Señor define la amistad
de dos maneras. No hay secretos
entre amigos: Cristo nos dice todo lo
que escucha al Padre; nos da su
plena confianza y, con la confianza,
también el conocimiento. Nos revela
su rostro, su corazón. Nos muestra su
ternura por nosotros, su amor
apasionado que va hasta la locura de
la cruz. Nos da su confianza, nos da
el poder de hablar con su yo: «este es
mi cuerpo...», «yo te absuelvo...». Nos



confía su cuerpo, la Iglesia. Confía a
nuestras débiles mentes, a nuestras
débiles manos su verdad, el misterio
del Dios Padre, Hijo y Espíritu Santo;
el misterio del Dios que «tanto amó
Dios al mundo que dio a su Hijo
único» (Juan 3, 16). Nos ha hecho sus
amigos y, nosotros, ¿cómo
respondemos?

El segundo elemento con el que Jesús
define la amistad es la comunión de
las voluntades. «Idem velle - idem
nolle», era también para los romanos
la definición de la amistad. «Vosotros
sois mis amigos, si hacéis lo que yo os
mando» (Juan 15, 14). La amistad con
Cristo coincide con lo que expresa la
tercera petición del Padrenuestro:
«Hágase tu voluntad así en la tierra
como en el cielo». En la hora de
Getsemaní, Jesús transformó nuestra
voluntad humana rebelde en
voluntad conformada y unida con la
voluntad divina. Sufrió todo el
drama de nuestra autonomía y, al



llevar nuestra voluntad en las manos
de Dios, nos da la verdadera libertad:
«pero no sea como yo quiero, sino
como quieras tú» (Mateo 26, 39). En
esta comunión de las voluntades
tiene lugar nuestra redención: ser
amigos de Jesús, convertirse en
amigos de Dios. Cuanto más amamos
a Jesús, más le conocemos, más crece
nuestra auténtica libertad, la alegría
de ser redimidos. ¡Gracias, Jesús, por
tu amistad!

El otro elemento del Evangelio que
quería mencionar es el discurso de
Jesús sobre llevar fruto: «os he
destinado para que vayáis y deis
fruto, y que vuestro fruto
permanezca» (Juan 15, 16). Aquí
aparece el dinamismo de la
existencia del cristiano, del apóstol:
os he destinado para que vayáis...
Tenemos que estar animados por
una santa inquietud: la inquietud de
llevar a todos el don de la fe, de la
amistad con Cristo. En verdad, el



amor, la amistad de Dios, nos ha sido
dada para que llegue también a los
demás.

Hemos recibido la fe para entregarla
a los demás, somos sacerdotes para
servir a los demás. Y tenemos que
llevar un fruto que permanezca.
Pero, ¿qué queda? El dinero no se
queda. Los edificios tampoco se
quedan, ni los libros. Después de un
cierto tiempo, más o menos largo,
todo esto desaparece. Lo único que
permanece eternamente es el alma
humana, el hombre creado por Dios
para la eternidad. El fruto que queda,
por tanto, es el que hemos sembrado
en las almas humanas, el amor, el
conocimiento; el gesto capaz de tocar
el corazón; la palabra que abre el
alma a la alegría del Señor. Entonces,
vayamos y pidamos al Señor que nos
ayude a llevar fruto, un fruto que
permanezca. Sólo así la tierra se
transforma de valle de lágrimas en
jardín de Dios.



Volvamos, por último, una vez más a
la carta a los Efesios. La carta dice,
con las palabras del Salmo 68, que
Cristo, al ascender al cielos,
«subiendo al cielo, dio dones a los
hombres» (Efesios 4, 8). El vencedor
distribuye dones. Y estos dones son
apóstoles, profetas, evangelistas,
pastores y maestros. Nuestro
ministerio es un don de Cristo a los
hombres para edificar su cuerpo, el
mundo nuevo. Vivamos nuestro
ministerio de este modo, ¡como don
de Cristo a los hombres! Pero, en este
momento, pidamos sobre todo con
insistencia al Señor que, después del
gran don del Papa Juan Pablo II, nos
dé de nuevo un pastor según su
corazón, un pastor que nos guíe al
conocimiento de Cristo, a su amor, a
la verdadera alegría. Amén.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/homilia-del-
cardenal-ratzinger-en-la-misa-por-la-

eleccion-del-papa/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/homilia-del-cardenal-ratzinger-en-la-misa-por-la-eleccion-del-papa/
https://opusdei.org/es-uy/article/homilia-del-cardenal-ratzinger-en-la-misa-por-la-eleccion-del-papa/
https://opusdei.org/es-uy/article/homilia-del-cardenal-ratzinger-en-la-misa-por-la-eleccion-del-papa/
https://opusdei.org/es-uy/article/homilia-del-cardenal-ratzinger-en-la-misa-por-la-eleccion-del-papa/

	Homilía del Cardenal Ratzinger en la Misa por la elección del Papa

