opusdei.org

El tiempo de una
presencia (VIII): Las
Fiestas del Seior
durante el tiempo
ordinario (II)

El Sagrado Corazon de Jesus, la
Transfiguracion del Sefior, la
Exaltacion de la Santa Cruz y
Cristo Rey del Universo son las

fiestas liturgicas que se
comentan en este texto.

21/11/2023



* El Sagrado Corazon de Jesus * La
Transfiguracion del Sefior * La
Exaltacion de la Santa Cruz ¢ Cristo
Rey del Universo

A través de las diversas
solemnidades del Sefior que la
liturgia nos propone a lo largo del
aflo, podemos contemplar desde
distintos perfiles el inagotable
misterio de Dios, dejando que su luz
bafie nuestra existencia cristiana en
el mundo. En el centro del afio
liturgico se encuentra la Pascua que,
en cierto modo «se prolonga durante
tres meses -primero los cuarenta dias
de la Cuaresma y luego los cincuenta
dias del Tiempo pascual-», seguida de
«tres fiestas que tienen un caracter
“sintético”: la Santisima Trinidad, el
Corpus Christi y, por ultimo, el
Sagrado Corazon de Jesus»[1]. Las
dos primeras conmemoraciones las



hemos tratado en el editorial
anterior: ahora contemplaremos la
solemnidad del Sagrado Corazon,
para seguir con la Transfiguracion, la
Exaltacion de la Santa Cruz y
concluir con la festividad de Cristo
Rey

El Sagrado Corazon de Jesus

El viernes siguiente al segundo
domingo después de Pentecostés, la
Iglesia dirige la mirada al costado
abierto de Cristo en la Cruz,
expresion del amor infinito de Dios
por los hombres y manantial del que
brotan sus sacramentos. La
contemplacion de esta escena ha
alimentado la devocion de los
cristianos desde los primeros siglos,
pues ahi han encontrado una fuente
continua de paz y seguridad en las
dificultades. La mistica cristiana nos
invita a abrirnos al Corazon del
Verbo Encarnado: «Que Cristo habite
en vuestros corazones por la fe, para



que, arraigados y fundamentados en
la caridad, podais comprender con
todos los santos cual es la anchura y
la longitud, la altura y la
profundidad; y conocer también el
amor de Cristo, que supera todo
conocimiento, para que os llenéis por
completo de toda la plenitud de
Dios»[2].

La piedad popular del bajo medioevo
desarroll6 una veneracion profunda
y expresiva de la Humanidad
Santisima de Cristo sufriente en la
Cruz. Se difundid asi el culto a la
corona de espinas, los clavos, las
llagas... y al Corazon abierto, sintesis
de todos los padecimientos del
Salvador por amor a nosotros. Estas
formas de piedad dejaron su
impronta en la Iglesia, de modo que
en el siglo XVII nacio la celebracion
liturgica de la solemnidad del
Sagrado Corazon. El 20 de octubre de
1672 un sacerdote normando, san
Juan Eudes, celebroé por vez primera



una misa propia del Sagrado Corazon
y, a partir de 1673, se fueron
difundiendo por Europa las visiones
de santa Margarita Maria Alacoque
sobre la expansion de este culto.
Finalmente, Pio IX extendid
oficialmente a la Iglesia latina esta
fiesta.

La liturgia del dia desarrolla los dos
pilares teoldgicos de la devocidn: las
riquezas insondables del misterio de
amor desplegado en Cristo, y la
contemplacion reparadora de su
corazon traspasado. Los recogen las
dos oraciones colecta que el Misal
Romano ofrece: «al celebrar la
solemnidad del Corazon de tu Hijo
unigénito, recordamos los beneficios
de su amor para con nosotros;
concédenos recibir de esta fuente
divina una inagotable abundancia de
gracia»; «en el Corazon de tu Hijo,
herido por nuestros pecados, has
depositado infinitos tesoros de
caridad; te pedimos que, al rendirle



el homenaje de nuestro amor, le
ofrezcamos una cumplida
reparacion».

La consideracion del abismo de
ternura del Sefior por las almas es
también una invitacion a conformar
el propio corazon al suyo, a unir al
afan reparador el deseo eficaz de
acercar mds almas a El: «Nos hemos
asomado un poco al fuego del Amor
de Dios; dejemos que su impulso
mueva nuestras vidas, sintamos la
ilusion de llevar el fuego divino de
un extremo a otro del mundo, de
darlo a conocer a quienes nos
rodean: para que también ellos
conozcan la paz de Cristo y, con ella,
encuentren la felicidad»[3].

La Transfiguracion del Seiior

La solemnidad de la Transfiguracion
nace, probablemente, de la
conmemoracion anual de la
dedicacion de una basilica en honor
a este misterio que se levanto en el



Monte Tabor. En el siglo IX la fiesta
se introdujo en Occidente y mas
tarde, durante los siglos XI y XII,
comenzo a celebrarse también en
Roma, en la basilica vaticana. Fue
incorporada al Calendario romano
por el Papa Calixto III (1457) en
agradecimiento por la victoria de las
tropas cristianas frente a los turcos
en la batalla de Belgrado, el 6 de
agosto de 1456.

En el Oriente cristiano la
Transfiguracion de nuestro Dios y
Salvador Jesucristo es una de las
solemnidades mas grandes del afio,
junto con la Pascua, la Navidad y la
Exaltacion de la Santa Cruz. En ella
se expresa toda la teologia de la
divinizacion mediante la gracia, de la
naturaleza humana que,
revistiéndose de Cristo, es iluminada
por el esplendor de la gloria de Dios.
Unidos a Jesus, sefala el oficio de
lecturas del rito romano,
«brillaremos con nuestra mirada



espiritualizada, renovados en cierta
manera en los trazos de nuestra
alma, hechos conformes a su
imagen»[4]

Con Pedro, Santiago y Juan, en esta
fiesta se nos invita a poner a Jesus en
el centro de nuestra atencion: «Este
es mi Hijo, el Amado, en quien me he
complacido: escuchadle»[5]. Hemos
de oirlo, y dejar que su vida y
ensefianzas divinicen nuestra vida
ordinaria. Asi rezaba san Josemaria:
«Sefior nuestro, aqui nos tienes
dispuestos a escuchar cuanto quieras
decirnos. Hablanos; estamos atentos
a tu voz. Que tu conversacion,
cayendo en nuestra alma, inflame
nuestra voluntad para que se lance
fervorosamente a obedecerte»[6].

Escuchar al Sefior con la disposicion
sincera de identificarse con El nos
lleva a aceptar el sacrificio. Jesus se
transfigura «para quitar del corazon
de sus discipulos el escandalo de la



cruz»[7], para ayudarles a
sobrellevar los momentos oscuros de
su Pasion. Cruz y gloria estan
intimamente unidas. De hecho, se
fijo el 6 de agosto como fiesta de la
Transfiguracion en relacion a la
Exaltacion de la Santa Cruz: entre
ambas celebraciones transcurren
cuarenta dias que, en algunas
tradiciones, conforman como una
segunda cuaresma. Asi, la Iglesia
bizantina vive este periodo como un
tiempo de ayuno y de contemplacion
de la Cruz.

La Exaltacion de la Santa Cruz

La fiesta de la Exaltacion de la Santa
Cruz tiene su origen en la Iglesia de
Jerusalén. Desde mediados del siglo
IV celebraba el 13 de septiembre el
aniversario de la dedicacion de la
basilica constantiniana levantada en
el Golgota. Segun el recuerdo de una
peregrina de la antigiiedad llamada
Egeria, unos afios antes, en esa



misma fecha, se habia encontrado la
reliquia de la Cruz del Seifior. El gesto
de la exaltacion se realizaba el
segunda dia de la octava de la
dedicacion: en esa jornada,
testimonia un libro liturgico de la
época, «se muestra solemnemente a
todo el pueblo cristiano la venerable
Cruz». Actualmente, el rito mas
caracteristico de esta fiesta en la
liturgia bizantina consiste en la
elevacion que hace el sacerdote de la
Cruz por encima de todas las
cabezas, bendiciendo al pueblo y
dirigiéndose a los cuatro puntos
cardinales, mientras el coro canta
cien veces la letania Kyrie eleison en
cada ostension. Los fieles, después,
pasan a venerar la Cruz y reciben
una flor del conjunto que adorna el
lugar donde reposa. Es tal el realce
de esta solemnidad en el Oriente
cristiano, que es considerada como
una pascua otonal.



En Roma, desde inicios del siglo VI, se
conmemoraba el 3 de mayo una
fiesta paralela: la Invencion de la
Santa Cruz. A mediados del siglo VII,
en la basilica vaticana se adopta el
uso procedente de Jerusalén de
venerar un fragmento de la reliquia
de la Cruz (lamado lignum crucis) el
dia 14 de septiembre. El Papa Sergio
(687-701) trasladd dicha costumbre a
la basilica laterana y la revistio de
especial solemnidad, de tal manera
que ya en el siglo VIII la fiesta se
extendio también por todo el
Occidente.

En la liturgia romana, el prefacio de
la Misa recuerda que si el arbol del
Paraiso fue el lugar de la caida del
hombre, el Sefior ha previsto que la
Cruz sea el nuevo arbol salvador «ut
unde mors oriebatur, inde vita
resurgeret... para que, de donde tuvo
origen la muerte, de alli surgiera la
vida»[8]. Las lecturas subrayan la
elevacion de Cristo en el madero



como un anticipo de la elevacion en
la gloria, y polo que atrae a todas las
criaturas: «cuando yo sea elevado
sobre la tierra atraeré a todo hacia
mi»[9] La Cruz es el lugar del triunfo
de Jesus, desde donde extiende su
reinado contando con nuestra
colaboracion: «Cristo, Sefior Nuestro,
fue crucificado y, desde la altura de
la Cruz, redimié al mundo,
restableciendo la paz entre Dios y los
hombres. Jesucristo recuerda a
todos: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12, 32), si vosotros me colocais en la
cumbre de todas las actividades de la
tierra, cumpliendo el deber de cada
momento, siendo mi testimonio en lo
que parece grande y en lo que parece
pequeiio, omnia traham ad meipsum,
todo lo atraeré hacia mi. {Mi reino
entre vosotros sera una
realidad!»[10].

San Josemaria llevaba siempre en el
cuello un relicario en forma de cruz



con un lignum crucis. Era una
manifestacion de su devocion a la
Santa Cruz en el cumplimiento
amoroso del deber de cada jornada.
Existen innumerables gestos, incluso
pequerios, que también sirven para
expresar esta devocion en la vida
diaria; por ejemplo, al bendecir la
mesa y dar gracias hacemos la sefial
de la cruz: «Ese momento de la
bendicion, aunque sea muy breve,
nos recuerda nuestra dependencia
de Dios para la vida, fortalece
nuestro sentido de gratitud por los
dones de la creacién, reconoce a
aquellos que con su trabajo
proporcionan estos bienes y refuerza
la solidaridad con los mas
necesitados»[11].

Cristo Rey del Universo

La sefioria de Cristo sobre el
universo se conmemora de diversos
modos en fiestas del afio liturgico
como la Epifania, la Pascua, la



Ascension. Con la solemnidad de
Cristo Rey, instituida en 1925 por el
Papa Pio XI en el contexto del avance
de la secularizacion en la sociedad, la
Iglesia nos quiere presentar con
mayor claridad aun la soberania de
Jesucristo sobre toda la Creacion,
incluida la historia humana.

El reino de Jesus es, como nos sefiala
la liturgia de la Misa, un Regnum
veritatis et vitae; regnum sanctitatis
et grdtiae; regnum iustitiae, amoris et
pacis[12]: verdad, vida, santidad,
gracia, justicia, amor, paz. Son los
valores que anhela con mas fuerza el
corazon humano, y a cuya
realizacion podemos contribuir los
cristianos. De modo especial, con las
obras de misericordia dirigidas a los
mas pequeiios, como se proclama en
el evangelio propio del ciclo A: «tuve
hambre y me disteis de comer; tuve
sed y me disteis de beber; era
peregrino y me acogisteis»[13].



Sin embargo, Jesus mismo nos
advierte: «Mi Reino no es de este
mundo»[14]. Su sefiorio se
manifestara en plenitud con su
segunda venida, gloriosa, cuando se
instauren los nuevos cielos y la
nueva tierra, y «toda criatura, libre
de la esclavitud del pecado, lo sirva y
alabe sin fin»[15] Ahora es el tiempo
de la esperanza, de trabajar por su
reinado, confiados en que la victoria
final es suya.

Jesus es el centro de la historia: no
solo la de la humanidad en su
totalidad, sino también la de cada
persona individualmente. Incluso
cuando parece que todo esta perdido,
siempre cabe dirigirse al Sefior,
como hizo el bueno ladron, segun
nos lo presenta el evangelio en el
ciclo C[16] Cuanta paz da el hecho de
que, a pesar de nuestro pasado, con
el arrepentimiento sincero podemos
entrar siempre en el Reino de Dios:
«Hoy todos podemos pensar en



nuestra historia, nuestro camino.
Cada uno de nosotros tiene su
historia; cada uno tiene también sus
equivocaciones, sus pecados, sus
momentos felices y sus momentos
tristes. En este dia, nos vendra bien
pensar en nuestra historia, y mirar a
Jesus, y desde el corazon repetirle a
menudo, pero con el corazon, en
silencio, cada uno de nosotros:
“Acuérdate de mi, Sefior, ahora que
estas en tu Reino. Jesus, acuérdate de
mi, porque yo quiero ser bueno,
quiero ser buena, pero me falta la
fuerza, no puedo: soy pecador, soy
pecadora. Pero, acuérdate de mi,
Jesus. Tu puedes acordarte de mi
porque tu estas en el centro, tu estas
precisamente en tu Reino”»[17] Esa
peticion de amor se plasma a lo largo
del tiempo liturgico cuando
actualizamos en nuestra vida
cotidiana lo que se celebra en la
Misa. El Sagrado Corazon de Jesus, su
Transfiguracion, la Exaltacion de la
Santa Cruz y la solemnidad de Cristo



Rey no solo jalonan el afio, sino que
llenan de contenido los dias en que
se celebran.

José Luis Gutiérrez

[1] Benedicto XVI, Homilia en la
solemnidad del Corpus Domini, 22-
V-2008.

[2] Ef 3, 17-19.

[3] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 170.

[4] Anastasio Sinaita, Sermon en el
dia de la Transfiguracion del Sefior
(Lectio altera del Oficio de lecturas de
la Liturgia de las Horas del 6 de
agosto).

[5] Mt 17, 5.

[6] San Josemaria, Santo Rosario,
cuarto misterio de luz.



[7] Misal Romano, Prefacio de la
Transfiguracion del Sefior.

[8] Misal Romano, Prefacio de la
Santa Cruz.

[9]Jn 12, 32.
[10] Es Cristo que pasa, n. 183.

[11] Francisco, Enc. Laudato si’, 24-
V-2015, n. 227.

[12] Misal Romano, Prefacio de
Nuestro Sefior Jesucristo Rey del
Universo.

[13] Mt 25, 35.
[14] n 18, 36.

[15] Misal Romano, Oracion colecta
de la Misa de Nuestro Sefior
Jesucristo Rey del Universo.

[16] Cfr. Lc 23, 35-43.

[17] Francisco, Homilia, 24-XI1-2013.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/fiestas-ano-
liturgico-tiempo-ordinario-2/
(11/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/fiestas-ano-liturgico-tiempo-ordinario-2/
https://opusdei.org/es-uy/article/fiestas-ano-liturgico-tiempo-ordinario-2/
https://opusdei.org/es-uy/article/fiestas-ano-liturgico-tiempo-ordinario-2/

	El tiempo de una presencia (VIII): Las Fiestas del Señor durante el tiempo ordinario (II)

