
opusdei.org

Como en una
película: «La
experiencia del
desierto»

La vida de Jesús no estuvo libre
de dificultades. Antes de
comenzar su ministerio público
pasó cuarenta días de ayuno y
de penitencia en el desierto,
donde sufrió las tentaciones del
demonio. Aquella experiencia
nos puede mostrar un camino
para ver las dificultades como
oportunidades para madurar
nuestra vocación cristiana.



13/02/2026

La trama de una buena película suele
tener momentos de conflicto. Si el
protagonista no tuviera que afrontar
problemas sería quizá una historia
monótona y previsible. En cambio,
son esos giros los que hacen que un
film sea emocionante. El espectador
contempla entonces cómo el actor va
atravesando los diferentes
contratiempos hasta alcanzar lo que
tanto deseaba. Y al acabar ese
proceso, que ha tenido sus altibajos,
muchas veces se sentirá
transformado: el personaje que
comenzó la película será distinto al
del final.

En la historia de cualquier persona
también se dan esas situaciones de
conflicto. No existen biografías sin
momentos de dolor, de duda o de
cansancio. Así, junto con los



momentos buenos, esas
circunstancias de conflicto también
nos permiten crecer en los ideales
que inspiran nuestra vida. El mismo
Jesús quiso abrazar una experiencia
similar: pasó cuarenta días de
hambre y de sed en el desierto,
donde sufrió las tentaciones del
demonio (cfr. Mt 4,1-11).

Elegir quién queremos ser

Después de que Cristo recibiera en
las aguas del Jordán una
manifestación del Paráclito y del
amor de su Padre, es llevado por ese
mismo Espíritu al desierto «para ser
tentado por el diablo» (Mt 4,1). En
vez de abrazar el éxito fácil ante la
muchedumbre del Jordán, prefirió
preparar su vida pública con el sabor
agridulce del abandono y de la
prueba. «También Jesús fue tentado
por el diablo, y nos acompaña a cada
uno de nosotros en nuestras
tentaciones. El desierto simboliza la



lucha contra las seducciones del mal,
para aprender a elegir la verdadera
libertad. De hecho, Jesús vive la
experiencia del desierto justo antes
de comenzar su misión pública. Es
precisamente a través de esa lucha
espiritual que afirma con decisión
qué tipo de Mesías pretende ser» [1].

Mediante las tentaciones que se
puedan presentar en el día a día,
también nosotros podemos afirmar
con decisión quiénes queremos ser. Si
Dios las permite es precisamente
para que podamos descubrir nuestra
verdad y purificar nuestro amor, de
manera que nuestros deseos tiendan
a él. «La guerra del cristiano es
incesante, porque en la vida interior
se da un perpetuo comenzar y
recomenzar, que impide que, con
soberbia, nos imaginemos ya
perfectos. Es inevitable que haya
muchas dificultades en nuestro
camino; si no encontrásemos
obstáculos, no seríamos criaturas de



carne y hueso. Siempre tendremos
pasiones que nos tiren para abajo, y
siempre tendremos que defendernos
contra esos delirios más o menos
vehementes» [2].

El Señor no nos deja solos. Al mismo
tiempo que experimentamos la
tentación, contamos con la mano
tendida de Jesús para seguir
adelante. A través de esas pruebas,
podemos comprender mejor quiénes
queremos ser y elegir libremente los
ideales que nos mueven. Cristo nos
comprende mejor que nadie cuando
sentimos ese dilema entre lo que
queremos ser y el aparente bien que
la prueba pone a nuestro alcance. La
manera en que él vivió la
experiencia del desierto nos podrá
ayudar a ver las tentaciones con
mayor realismo: no es cediendo o
dialogando con ellas como
encontraremos la paz, sino
abrazando con decisión el amor que
inspira nuestra vida.



Escuchar el hambre

Como verdadero hombre, después de
haber pasado cuarenta días de
estricto ayuno y profunda oración,
Jesús siente hambre. No se trata de
un apetito puntual, ni tampoco de
una mera necesidad humana: es un
hambre por la supervivencia. El
Señor se encuentra en el límite de
sus fuerzas humanas. Podemos
imaginarlo extenuado, con la mirada
recorriendo el árido e infinito
paisaje, hasta que se posa en unas
pequeñas rocas distantes. Y la
imaginación, que siempre
transforma la necesidad en sueños,
quizá lo llevaría por los caminos de
sus entrañables recuerdos, cuando
comía los platos sencillos pero
sabrosos que con tanto cariño le
prepararía su madre. Es
precisamente en una situación como
esa cuando apareció en escena el
tentador: «Si eres Hijo de Dios, di que



estas piedras se conviertan en
panes» (Mt 4,3).

Adán y Eva sucumbieron ante otra
insinuación del demonio cuando se
dejaron seducir por la belleza del
fruto del árbol, en vez de la
comunión con Dios (cfr. Gn 3,1-6).
También el pueblo de Israel cayó en
la desesperación en el desierto ante
la falta de alimento, mientras
recordaban con nostalgia las
verduras que comían siendo esclavos
en Egipto (cfr. Nm 11,5). Se trata de
una prueba que, a fin de cuentas,
lleva a meditar sobre la jerarquía de
nuestro corazón y a preguntarse
sobre lo que cuenta de verdad en la
vida. «Superar la tentación de
someter a Dios a uno mismo y a los
propios intereses, o de ponerle en un
rincón, y convertirse al orden justo
de prioridades, dar a Dios el primer
lugar, es un camino que cada
cristiano debe recorrer siempre de
nuevo» [3].



Cuando la necesidad parece
rebelarse en su interior y reivindicar
sus propios derechos, Jesús muestra
la verdadera fuente de su paz,
aquello que sabe que le hace feliz:
«No solo de pan vive el hombre, sino
de toda palabra que sale de la boca
de Dios» (Mt 4,4). Cristo no niega que
tiene hambre. Pero no quiere
satisfacerla con cualquier alimento,
sino con aquello que lo sacia
profundamente: ser fiel a la llamada
a redimir a todos los hombres. «Mi
alimento es hacer la voluntad del que
me ha enviado y llevar a cabo su
obra» (Jn 4,34), dirá en otra ocasión a
los discípulos.

El Señor revela que, cuando aparece
la tentación, el primer paso es
reconocerla como tal. Actuar como si
no pasara nada, fingiendo que en
realidad no se tiene hambre, puede
provocar una tensión latente que
poco a poco va haciendo desear y
mirar con interés aquello que al



principio se rechazaba. Por eso Dios
nos invita a escuchar el hambre que
tiene nuestro corazón, para no
llenarlo con los primeros pedruscos
que nos encontremos. A través de la
experiencia de nuestra necesidad,
podemos comprender un mensaje.
Nos damos cuenta de que el Señor no
quiere que ahoguemos esa hambre
con el fruto de un árbol o las
verduras de Egipto, pues apenas
podrán anestesiarla. Su propuesta
ante esa necesidad, más bien, es que
llenemos el corazón de aquello que
es realmente importante en nuestra
vida: el amor a Dios y a los demás.

Abrazar la voluntad divina

El demonio no se da por vencido.
Jesucristo le permite tentarlo con
aún más fuerza, para que
experimentemos de forma más
gráfica su identificación con la
voluntad de su Padre y su profunda
cercanía con el hombre pecador. El



tentador lleva a Jesús a lo más alto
del templo. El viento golpearía su
rostro desnudo y fatigado; sus pies
apenas sostendrían el peso de su
cuerpo tambaleante por el cansancio.
Sus ojos, que en unos meses llorarían
amargamente por los habitantes de
la Ciudad Santa, traspasarían con su
amor cada uno de los tejados y
recorrerían cada una de sus
callejuelas. ¿No sería ese un buen
momento para revelar con toda
nitidez su verdadera identidad? La
estridente voz del demonio quiebra
de pronto el denso silencio de la
altura. «Si eres Hijo de Dios, tírate
abajo, porque está escrito: “Ha dado
órdenes a sus ángeles acerca de ti y
te sostendrán en sus manos, para que
tu pie no tropiece con las
piedras”» (Mt 4,5).

Ante una torcida insinuación de la
serpiente, Adán y Eva sospecharon
de Dios. ¿Por qué no quiere que
comamos de este árbol? Durante los



cuarenta años en el desierto, también
los israelitas desconfiaron de la
libertad que el Señor les había
ofrecido. ¿No era mejor nuestro
pasado como esclavos a esta libertad
llena de sufrimientos? En cada
tentación se atisba la posibilidad de
la ausencia de Dios, de su impotencia
o de su lejanía. Quizá se recuerda
como una compañía del pasado, que
un tiempo estuvo cerca pero que ya
no es real. En ocasiones es fácil
reconocer al Señor cuando las cosas
van bien, disfrutando las maravillas
del Edén o contemplando los
prodigios que realizó para liberar a
Israel de la esclavitud. Pero cuando
surgen los conflictos parece como si
esos signos se desvanecieran:
deseamos entonces una
manifestación extraordinaria, más
clara, de la cercanía de Dios.
Podemos pensar entonces que, si no
nos salva inmediatamente, en
realidad no es tan buen Padre como
imaginábamos.



Jesús volvería a experimentar una
tentación similar poco antes de
morir, cuando uno de los ladrones le
dijo: «¿No eres tú el Cristo? Sálvate a
ti mismo y a nosotros» (Lc 23,39). Se
trata de un razonamiento que sigue
una lógica aplastante: si realmente lo
puedes todo, libérate de esta
situación y sálvanos. En cambio, la
actitud del otro ladrón es diferente:
«Nosotros estamos aquí justamente,
porque recibimos lo merecido por lo
que hemos hecho» (Lc 23,40). No se
rebela ante el destino que le espera,
sino que acepta su condición. Por
eso, no suplica al Señor que cambie
la realidad ni que solucione ahora
mismo todos sus problemas, sino que
reconoce su realeza y le pide que no
se olvide de él: «Acuérdate de mí
cuando llegues a tu Reino» (Lc 23,42).
Su oración no fue una exigencia –
demuéstrame que eres el Salvador–,
sino un acto de abandono en las
manos del Mesías –«¿Lo quieres,
Señor?… ¡Yo también lo quiero!» [4].



«También está escrito: “No tentarás
al Señor, tu Dios”» (Mt 4,7). Cristo
rechazó la segunda tentación en el
desierto –y también la que le
dirigieron en la cruz– abrazando con
aún más fuerza la voluntad de su
Padre: acepta que la salvación se
haga como él quiere. No quiso
ponerle a prueba ni buscar atajos
que aliviaran su dolor, pues sabía
que él solo buscaba su bien, aunque
a veces pudiera ser difícil
descubrirlo. «Cuando te abandones
de verdad en el Señor, aprenderás a
contentarte con lo que venga, y a no
perder la serenidad, si las tareas –a
pesar de haber puesto todo tu
empeño y los medios oportunos– no
salen a tu gusto… Porque habrán
“salido” como le conviene a Dios que
salgan» [5].

Liberarse de los ídolos

Hay una última prueba que espera a
Jesús. El demonio, astuto y



perseverante, lo lleva a un monte
altísimo desde el cual pueden
divisarse los numerosos reinos del
mundo, toda la gloria y el poder de
los hombres. ¿Acaso no era el Rey del
universo? ¿No había venido para
aunar todos los pueblos y naciones
en el reino de los hijos de Dios?
Bastaría un solo gesto para que el
tentador le ayudara a cumplir
definitivamente su misión. «Todo
esto te daré, si te postras y me
adoras» (Mt 4,9). Pero las rodillas de
Jesús no se doblan.

Adán y Eva, al desconfiar de Dios,
prefirieron erigirse ellos mismos
como dioses. También los israelitas,
en su deambular por el desierto,
decidieron a veces construir sus
propias divinidades, a la medida de
sus ilusiones y reflejo de sus propios
rostros. Cada vez que el hombre
desconfía de su Padre, termina
adorándose a sí mismo. Y, en vez de
poner su esperanza en el misterioso



pero eterno poder divino, decide
contentarse con su propia gloria
pasajera, aunque sea menuda y se
desvanezca con facilidad. Quizá el
demonio no nos ofrezca hoy «todos
los reinos del mundo» (Mt 4,8), pero
sí pequeños reinos que tal vez
deseamos secretamente en nuestro
corazón, y nos convence de que eso
nos hará suficientemente felices para
seguir caminando. Divinizamos así
realidades que no son Dios, sino
«cadenas que esclavizan».

El Señor nos ha creado para que
nuestros anhelos se dirijan hacia él.
Estamos hechos para compartir su
naturaleza divina –como pretendían
Adán y Eva– y para ser felices –como
buscaban los israelitas en el
desierto–. Y esto implica aprender a
liberarse de los ídolos que desvirtúan
la senda hacia la plenitud. «El
dinamismo del deseo está siempre
abierto a la redención. También
cuando este se adentra por caminos



desviados, cuando sigue paraísos
artificiales y parece perder la
capacidad de anhelar el verdadero
bien. Incluso en el abismo del pecado
no se apaga en el hombre esa chispa
que le permite reconocer el
verdadero bien, saborear y
emprender así la remontada, a la que
Dios, con el don de su gracia, jamás
priva de su ayuda. Por lo demás,
todos necesitamos recorrer un
camino de purificación y de sanación
del deseo. Somos peregrinos hacia la
patria celestial, hacia el bien pleno,
eterno, que nada nos podrá ya
arrancar. No se trata de sofocar el
deseo que existe en el corazón del
hombre, sino de liberarlo, para que
pueda alcanzar su verdadera altura» 
[6].

La soberbia nos insinúa que no
necesitamos al Señor. Pero Jesús no
se deja engañar por el espejismo que
le presenta el demonio. Sabe que a
las afueras de Jerusalén, en el



Calvario, se abrirán definitivamente
las puertas del paraíso. Desde la cruz
nos enseñará en qué consiste la
verdadera felicidad: dar la vida por
amor. «Vete, Satanás, porque está
escrito: “Al Señor, tu Dios, adorarás y
a él solo darás culto”» (Mt 4,10).

* * *

San Mateo finaliza el relato de las
tentaciones señalando que el diablo
se marchó y vinieron los ángeles a
servir a Jesús (cfr. Mt 4,11). A veces
las fuerzas del demonio parecen
invencibles. Las tensiones a las que
somete puede parecer que no se
acaban nunca. Esto es precisamente
lo que él busca: robarnos la
esperanza y hacernos creer que la
única salida posible es ceder a lo que
él propone. En cambio, la manera en
que Jesús vive las tentaciones nos
muestra que ese planteamiento es
equivocado y que la victoria sí es
posible. Al fin y al cabo, «el diablo es



el gran mentiroso, el padre de la
mentira. Sabe hablar bien, es capaz
hasta de cantar para engañarnos. Es
un derrotado, pero se mueve como
un vencedor. Su luz es brillante
como los fuegos artificiales, pero no
dura, se apaga, mientras que la del
Señor es mansa pero permanente» [7].

Cristo puede ayudarnos a aceptar las
tentaciones con serenidad y a vencer
el miedo en momentos de duda y
debilidad, pues sabe que ninguna
acción del demonio será superior a
las fuerzas humanas asistidas por la
gracia (cfr. 1 Co 10,13). Jesús no
dialoga en ningún momento con el
tentador, imaginando qué ocurriría
si aceptara alguna de sus propuestas.
En cambio, corta con decisión,
tomando una resolución firme. Así es
como responde a las invitaciones del
demonio: eligiendo el bien que
pretende esconderle. No quiere
alimentarse de pan, sino de la
palabra divina. No quiere poner a



prueba a Dios, sino que se fía de él.
No quiere los reinos del mundo, sino
servir solo a su Padre.

De esta manera, el Evangelio nos
muestra al Señor como «el nuevo
Adán que permaneció fiel allí donde
el primero sucumbió a la tentación.
Jesús cumplió perfectamente la
vocación de Israel: al contrario de los
que anteriormente provocaron a
Dios durante cuarenta años por el
desierto (cfr. Sal 95,10), Cristo se
revela como el Siervo de Dios
totalmente obediente a la voluntad
divina» [8]. La victoria del Señor sobre
el tentador redunda también en
nuestro beneficio: «Porque no
tenemos un sumo sacerdote que no
pueda compadecerse de nuestras
debilidades, sino que, de manera
semejante a nosotros, ha sido
probado en todo, excepto en el
pecado» (Hb 4,15). Cristo «no solo
conoce en cuanto Dios la debilidad
de nuestra naturaleza, sino que



también en cuanto hombre
experimentó nuestros sufrimientos,
aunque estaba exento de pecado. Por
conocer bien nuestra debilidad,
puede concedernos la ayuda que
necesitamos, y al juzgarnos dictará
su sentencia teniendo en cuenta esa
debilidad» [9].

Después de este episodio, Jesús
comenzará su vida pública. En
aquellos cuarenta días en el desierto
quiso fortalecer su espíritu para su
misión redentora, que iba a ser dura
y exigente. También los desiertos que
podamos atravesar en nuestra vida –
tentaciones, crisis, contrariedades–
nos pueden servir de impulso para
madurar nuestra vocación cristiana
y pueden ser un momento de gracia.
Cristo nos ayudará a recorrerlos de
su mano, sabiendo que en cada
desierto se esconde Dios.



[1]. Francisco, Ángelus, 6-III-2022.

[2]. Es Cristo que pasa, n. 75.

[3]. Benedicto XVI, Audiencia, 13-
II-2013.

[4]. Camino, n. 762.

[5]. Surco, n. 860.

[6]. Benedicto XVI, Audiencia, 7-
XI-2012.

[7]. Francisco, Homilía, 8-V-2018.

[8]. Catecismo de la Iglesia Católica, n.
539.

[9]. Teodoreto de Ciro, Interpretatio ad
Hebraeos, ad loc.

Gaspar Brahm y José María
Álvarez de Toledo // Photo:
Wolfgang Hasselmann Unsplash



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/experiencia-
desierto-como-en-una-pelicula-
tentaciones-idolos/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/experiencia-desierto-como-en-una-pelicula-tentaciones-idolos/
https://opusdei.org/es-uy/article/experiencia-desierto-como-en-una-pelicula-tentaciones-idolos/
https://opusdei.org/es-uy/article/experiencia-desierto-como-en-una-pelicula-tentaciones-idolos/
https://opusdei.org/es-uy/article/experiencia-desierto-como-en-una-pelicula-tentaciones-idolos/

	Como en una película: «La experiencia del desierto»

