
opusdei.org

Escrivá es profeta y
maestro de "esa
vocación universal a
la santidad"

Es uno de los principales
colaboradores del Papa Juan
Pablo II en el gobierno de la
Iglesia Universal. Es uruguayo y
recuerda, a la vuelta de los
años, la actualidad de lo que oía
en su juventud cuando asistía a
la primer residencia del Opus
Dei en Montevideo.

07/06/2006



El centenario del nacimiento del
Beato Josemaría Escrivá de Balaguer
y su canonización traen a la
memoria un vivo sentimiento de
acción de gracias.

Hay un designio bueno, desmesurado
en la caridad, por el que la
Providencia de Dios abraza la vida de
cada persona, llamándola por su
nombre. San Josemaría amaba
hacerse eco de aquel texto de Isaías
43, 1: “Vocabi te nomine tuo”. Esa
vocación impresa en la persona por
el bautismo emerge como potente,
persuasivo y atractivo llamamiento a
través de una serie de circunstancias,
acontecimientos y encuentros en los
que la propia vida está entretejida y
por los que queda especialmente
iluminada. No se olvida a aquellas
personas que fueron
sorprendentemente significativas e
importantes, en un determinado
momento de la propia existencia,
para adherir a tal vocación. Es buena



ocasión hoy, pues, para dar
testimonio de gratitud a las primeras
cuatro personas, dos laicos y dos
sacerdotes, que iniciaron la
presencia del Opus Dei en
Montevideo y que me hicieron
conocer a Escrivá, padre y maestro
de muchos en el camino de la
santidad y del apostolado.

Mis tiempos de juventud son los de
una generación que vive
intensamente el gran acontecimiento
del Concilio Ecuménico Vaticano II.
Irrumpía entonces come singular
novedad, era percibido como ráfaga
de aire fresco, desataba entusiasmos
y efervescencias, abundaban las
lecturas teológicas y las noticias de
los debates conciliares, todo parecía
surcado por ímpetus de renovación.
El don de la fe, que recibí en familia,
sobre todo por el excepcional
testimonio materno, cultivado en el
Colegio y la Parroquia de San Juan
Bautista, entonces arraigaba más



hondamente y era experimentado,
verificado, como respuesta
sobreabundante a los anhelos de
verdad y libertad, de belleza y
justicia, que latían fuertes en muchos
corazones juveniles.

Recuerdo al amigo que, en la misma
clase del Instituto de estudios
preuniversitarios “Vázquez
Acevedo” (IAVA), me invitó a una de
aquellas “meditaciones de los
sábados” en la Residencia “Iará”, en
Bulevar Artigas y Canelones, que por
tres años se me convirtieron en cita
ineludible. Era la sede de la primera
implantación del Opus Dei en
nuestro país. Tengo muy presente la
imagen del pequeño cuarto
convertido en capilla ocasional,
pronto imposibilitado de acoger a los
muchos que se iban sumando para
aquella cita y que iban ocupando
progresivamente las habitaciones
contiguas. Fueron años que recuerdo
con mucha gratitud, por el calor de la



amistad, las conversaciones a 360
grados sobre los más diversos
intereses, la dirección espiritual, la
educación a una disciplina para la
oración... tantas veces recorriendo y
saboreando los “puntos” de Camino,
y muchas buenas lecturas de
formación cristiana (el primer libro
que entonces leí fue “El valor divino
de lo humano”, que me causó fuerte
impacto). En cada vuelta al país
natal, advierto cómo lo que fue
entonces una pequeña semilla
lanzada en tierras a veces pedregosas
pero en el fondo sedientas y
hambrientas de Dios ha fructificado,
por pura gracia, en tantas personas y
familias, actividades y ambientes,
obras y servicios, para bien de la
misión de la Iglesia en el Uruguay.

Al mismo tiempo, la participación en
la Juventud Estudiantil Católica nos
lanzaba al ambiente del “IAVA” y
después de la Universidad con fuerte
ímpetu de presencia cristiana,



testimonial, misionera,
comprometida en el gremialismo de
estudiantes, según los paradigmas de
una militancia muy característica de
esos tiempos de “engagement”,
tentados por absorbente politización
e ideologización que en la generación
del 68 tuvieron su ápice.

¡Curiosa y providencial “síntesis” me
tocó vivir! En el Opus Dei no es que
se predicara un alejamiento de
ambientes difíciles y conflictivos. La
“residencia” no era alternativa de
vida a la del propio ambiente. Por el
contrario, San Josemaría insistió
siempre que no era necesario
abandonar el propio estado en el
mundo para buscar a Dios, ya que
“todos los caminos de la tierra pueden
ser una ocasión para el encuentro con
Cristo” (carta del 24/III/1930, n. 2).
¡Ningún tipo de encierro eclesiástico
ni de repliegue de un espiritualismo
desencarnado, ni de una “doble vida”
en la separación “esquizofrénica”



entre lo cristiano y lo secular! “Hijos
míos, allí donde están vuestros
hermanos, los hombres - afirmaba en
una homilía pronunciada en el
campus de la Universidad de
Navarra el 8/X/1967 - allí donde están
vuestras aspiraciones, vuestro
trabajo, vuestros amores, allí está el
sitio de vuestro encuentro cotidiano
con Cristo. Es, en medio de las cosas
más materiales de la tierra, donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los hombres”. “Es
posible ser del mundo - escribirá
después Mons. Alvaro del Portillo -
sin ser mundano” (“Romana”, boletín
de la Prelatura del Opus Dei, 8, 1992,
p. 31). Basta confiarse a la
misericordia de Dios. La condición
sine qua non pasa por aquella
exhortación ineludible estampada en
“Camino”, n. 584: “Enciende tu fe. No
es Cristo una figura que pasó. No es
un recuerdo que se pierde en la
historia. ¡Vive! Iesus Christus heri et
hodie, ipse et in saecula – dice San



Pablo – ¡Jesucristo, ayer, hoy y
siempre!”. El encuentro con
Jesucristo en la sacramentalidad de
la Iglesia, en la fidelidad a sus
enseñanzas custodiadas y
trasmitidas por la tradición católica,
en el diálogo cara a cara en la
oración personal, ilumina y alimenta
el reconocimiento de su Presencia a
través de las cosas humanas, simples,
ordinarias de la propia existencia,
revelándose como la Verdad de la
propia vida y camino de santidad y
apostolado.

Dios nos conduce por caminos
imprevisibles para nuestro bien.
Muchos años después, en Roma, al
servicio de la Santa Sede, ya como
Subsecretario del Pontificio Consejo
para los Laicos, en la imprescindible
escucha de lo que el Espíritu de Dios
enseña por boca del Sucesor de
Pedro, por el don de profetas,
maestros y testigos, y por los frutos
de gracia que suscita en la vida de los



fieles laicos, no podía no
reencontrarme también con las
enseñanzas y el testimonio de
santidad de San Josemaría Escrivá de
Balaguer a través de muchos de sus
hijos y amigos.

¿Cómo no reconocer como
anticipación profética de las
enseñanzas del Concilio Vaticano II,
en el vasto y diversificado proceso de
“promoción del laicado”, lo
predicado y sembrado por el Padre
Escrivá desde finales de segunda
década del siglo XX? Escrivá de
Balaguer es profeta y maestro de esa
“vocación universal a la santidad”
que el Concilio Vaticano II destacó
como don objetivo y exigencia
subjetiva de todos y cada uno de los
bautizados, más allá de las
frecuentes imágenes reductivas,
caricaturales, de la santidad como
“conquista” extraordinaria de una
aristocracia espiritual retirada del
mundo. No hay verdadera



conversión de la persona ni auténtica
renovación de la Iglesia, ni
transformación del mundo en
sentido más humano, si no
provienen de un flujo de santidad.
Tales recentramiento y revitalización
son fundamentales. Es también gran
propulsor de la eminente dignidad
de los “christifideles laicos”, cuya
vocación a la santidad hunde sus
raíces en el bautismo, se alimenta
por la vida sacramental y se expresa
particularmente “en su inserción en
las realidades temporales y en su
participación en las actividades
terrenas”, que no es mero dato
exterior sino lugar teológico de
realización de su vocación (cfr. CHL,
15, 16, 17). Es, en fin e
inseparablemente, educador de la
responsabilidad apostólica de todos
los fieles, y en especial de los fieles
laicos, en todos los ambientes y
actividades en que les toca vivir,
compartiendo el don gratuito que
han recibido y que han



experimentado como verdad, bien y
belleza de la propia vida,
testimoniando y anunciando las
razones de su novedad y esperanza
en medio del mundo.

San Josemaría Escrivá de Balaguer
expresa y realiza un profundo
arraigo en el misterio de la
Encarnación, una iluminante
experiencia y percepción del
primado de la gracia, una renovada
autoconciencia del ser de la Iglesia,
de su misión, a la vez tan propias de
la gran tradición católica, tan
presentes en las enseñanzas del
Concilio, tan destacadas por el
Magisterio de la Iglesia y en especial
por el actual pontífice. Creo que es
pertinente imaginar al Santo
saltando de gozo en el cielo al leer las
páginas de la Carta apostólica “Novo
Millennio Ineunte”... Su santa
compañía e intercesión enriquece a
toda la Iglesia, sostiene a la Obra y
ayuda a renovar por doquier



fecundos ímpetus de santidad y
apostolado, para mayor alabanza de
Dios y servicio a los hombres.

Guzmán M. Carriquiry Lecour,
Subsecretario del Pontificio
Consejo para los Laicos de la
Santa Sede // Libro "San
Josemaría y los uruguayos", año
2002

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/escriva-es-
profeta-y-maestro-de-esa-vocacion-

universal-a-la-santidad/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/escriva-es-profeta-y-maestro-de-esa-vocacion-universal-a-la-santidad/
https://opusdei.org/es-uy/article/escriva-es-profeta-y-maestro-de-esa-vocacion-universal-a-la-santidad/
https://opusdei.org/es-uy/article/escriva-es-profeta-y-maestro-de-esa-vocacion-universal-a-la-santidad/
https://opusdei.org/es-uy/article/escriva-es-profeta-y-maestro-de-esa-vocacion-universal-a-la-santidad/

	Escrivá es profeta y maestro de "esa vocación universal a la santidad"

