
opusdei.org

Encuentro del Papa
Francisco con los
jóvenes en el Estadio
Kasarani

Intervenciones del Papa
Francisco en su viaje apostólico
a Kenia, Uganda y República
Centroafricana (25-30 de
noviembre).

27/11/2015

Encuentro con los jóvenes en el
Estadio Kasarani (viernes 27 de
noviembre)



*****

(Palabras de agradecimiento en
inglés)

Muchas gracias por el rosario que
han rezado por mí. Gracias, gracias,
muchas gracias.

Gracias por su presencia, y por su
presencia entusiasta.

Gracias a Lynette y gracias a Manuel
por sus reflexiones.

Existe una pregunta en la base de
todas las preguntas que me hicieron
Lynette y Manuel: ¿Por qué suceden
las divisiones, las peleas, las guerras,
las muertes, los fanatismos, las
destrucciones entre los jóvenes? ¿Por
qué existe ese deseo de destruirnos?
En las primeras páginas de la Biblia,
después de todas esas maravillas que
hizo Dios, un hermano mata a otro
hermano. El espíritu del mal nos
lleva a la destrucción, y el espíritu



del mal nos lleva a la desunión, nos
lleva al tribalismo, a la corrupción, a
la drogadicción, nos lleva a la
destrucción por los fanatismos.
Manuel preguntaba, ¿cómo hacer
para que un fanatismo ideológico no
nos robe a un hermano, no nos robe
a un amigo? Hay una palabra que
puede parecer incómoda pero yo no
la quiero evitar, porque ustedes la
usaron antes que yo; la usaron
cuando me trajeron contándome los
rosarios que habían rezado por mí; la
usó el Obispo, cuando presentó que
se prepararon para esta visita con la
oración. Y lo primero que yo
respondería es que un hombre
pierde lo mejor de su ser humano,
una mujer pierde lo mejor de su ser
humano, cuando se olvida de rezar,
porque se siente omnipotente,
porque no siente necesidad de pedir
ayuda, delante de tantas tragedias.

La vida está llena de dificultades,
pero hay dos maneras de mirar las



dificultades: o lo mirás como algo
que te bloquea, te destruye y te
detiene, o lo mirás como una
oportunidad. A vos te toca elegir:
Para mí, una dificultad, ¿es un
camino de destrucción o es una
oportunidad para superar en bien
mío, de mi familia, de mis amigos y
de mi país? Chicos y chicas, no
vivimos en el Cielo, vivimos en la
tierra, y la tierra está llena de
dificultades. La tierra está llena no
sólo de dificultades sino de
invitaciones para desviarte hacia el
mal, pero hay algo que todos ustedes,
los jóvenes, tienen, que dura un
tiempo más o menos grande: la
capacidad de elegir. ¿Qué camino
quiero elegir? ¿Cuál de estas dos
cosas quiero elegir: dejarme vencer
por la dificultad o transformar la
dificultad en una oportunidad para
vencer yo? Y ahora, algunas
dificultades que ustedes nombraron,
que son desafíos. Y entonces, antes,
una pregunta: ¿Ustedes quieren



superar los desafíos o dejarse vencer
por los desafíos? ¿Ustedes son como
los deportistas que cuando vienen a
jugar al estadio quieren ganar o son
como aquellos que ya vendieron la
victoria a los otros y se pusieron la
plata en el bolsillo? A ustedes les toca
elegir.

Un desafío que mencionó Lynette es
el del tribalismo. El tribalismo
destruye una nación. El tribalismo es
tener las manos escondidas por
detrás y tener una piedra en cada
mano para tirársela al otro. El
tribalismo sólo se vence con el oído,
con el corazón y con la mano. Con el
oído: ¿Cuál es tu cultura?, ¿por qué
sos así?, ¿por qué tu tribu tiene estas
costumbres?, ¿tu tribu se siente
superior o inferior? Con el corazón:
una vez que escuché con el oído la
respuesta abro el corazón y tiendo la
mano para seguir dialogando. Si
ustedes no dialogan, y no se
escuchan entre ustedes, siempre va a



existir el tribalismo, que es como una
polilla que va a roer la sociedad. Hoy
–ayer, mejor dicho, pero para ustedes
lo hacemos hoy–, se declaró un día de
oración y de reconciliación. Yo los
quiero invitar ahora, a ustedes
jóvenes, ‒invitar a Lynette y a
Manuel que vengan‒, y que todos
nos tomemos de la mano, de pie,
como un signo contra el tribalismo.
Todos somos una nación, todos
somos una nación [la misa frase en
inglés]. Así tienen que ser nuestros
corazones, y el tribalismo no es
solamente un levantar las manos hoy
‒este es el deseo, es la decisión‒,
pero el tribalismo es un trabajo de
todos los días. Vencer el tribalismo es
un trabajo de todos los días. Un
trabajo del oído: escuchar al otro. Un
trabajo del corazón: abrir mí corazón
al otro. Y un trabajo de las manos:
darse las manos uno con otro. Y
ahora nos damos la mano unos con
otros.



Otra pregunta que hizo Lynette es la
de la corrupción. Y, en el fondo, me
preguntaba: ¿Se puede justificar la
corrupción, el pecado, por el sólo
hecho de que todos están pecando y
están siendo corruptos? ¿Cómo
podemos ser cristianos y combatir el
mal de la corrupción? Yo me acuerdo
que, en mi patria, un joven de 20‒22
años, quería dedicarse a la política,
estudiaba entusiasmado, iba de un
lado para otro y consiguió un trabajo
en un ministerio. Un día tuvo que
decidir sobre qué cosa había que
comprar y, entonces, pidió tres
presupuestos, los estudió y eligió el
más barato, el más conveniente, y
fue a la oficina de su jefe para que lo
firmara: «¿Por qué elegiste éste?».
«Porque hay que elegir el más
conveniente para las finanzas del
país». «No, hay que elegir aquel que
te dé más para ponerte en el
bolsillo». Y el joven le contesta a su
jefe: «Yo vine a hacer política para
hacer grande a la patria». Y el jefe le



contesta: «Y yo hago política para
robar». Un ejemplo, no más, pero no
sólo en la política, en todas las
instituciones, incluso en el Vaticano,
hay casos de corrupción. La
corrupción es algo que se nos mete
adentro; es como el azúcar, es dulce,
nos gusta, es fácil, y después
terminamos mal. De tanta azúcar
fácil terminamos diabéticos o
nuestro país termina diabético. Cada
vez que aceptamos una coima, y la
metemos en el bolsillo, destruimos
nuestro corazón, destruimos nuestra
personalidad y destruimos nuestra
patria. Por favor, no le tomen el
gusto a ese «azúcar» que se llama
corrupción. «Padre, pero yo veo que
todos corrompen, yo veo tanta gente
que se vende por un poco de plata,
sin preocuparse de la vida de los
demás». Como en todas las cosas, hay
que empezar. Si no querés
corrupción en tu corazón, en tu vida,
en tu patria, empezá vos. Si no
empezás vos tampoco va a empezar



el vecino. La corrupción además nos
roba la alegría, nos roba la paz. La
persona corrupta no vive en paz.
Una vez –esto es histórico, lo que les
voy a contar–, en mi ciudad, murió
un hombre que todos sabíamos que
era un gran corrupto. Yo pregunté,
unos días después, cómo fue el
funeral, y una señora, con mucho
buen humor, me contestó: «Padre, no
podían cerrar la “bara” (ataúd), el
cajón, porque se quería llevar toda la
plata que había robado». Lo que vos
robás con la corrupción va a quedar
acá y lo va a usar otro. Pero también
va a quedar –y esto grabémoslo en el
corazón– en el corazón de tantos
hombres y mujeres que quedaron
heridos por tu ejemplo de
corrupción. Va a quedar en la falta
de bien que pudiste hacer y no
hiciste. Va a quedar en los chicos
enfermos, con hambre, porque el
dinero que era para ellos, por tu
corrupción, te lo guardaste para vos.
Chicos y chicas, la corrupción no es



un camino de vida, es un camino de
muerte.

Había una pregunta de cómo usar los
medios de comunicación para
divulgar el mensaje de esperanza de
Cristo y promover iniciativas justas
para que se vea la diferencia. El
primer medio de comunicación es la
palabra, es el gesto, es la sonrisa. El
primer gesto de comunicación es la
cercanía. El primer gesto de
comunicación es buscar la amistad.
Si ustedes hablan bien entre ustedes,
se sonríen y se acercan como
hermanos; si ustedes están cerca uno
de otro, aunque sean de diversas
tribus; y, si ustedes se acercan a los
que necesitan, al que está pobre, al
enfermo, al abandonado, al anciano
a quien nadie visita, esos gestos de
comunicación son más contagiosos
que cualquier red de televisión.

De las tres preguntas creo que algo
dije, que les puede ayudar, pero



pídanle mucho a Jesús, recen al
Señor para que les dé la fuerza de
destruir el tribalismo: todos
hermanos; para que les dé el coraje
de no dejarse corromper, para que
les dé el encanto de poder
comunicarse como hermanos, con
una sonrisa, con una buena palabra,
con un gesto de ayuda, con cercanía.

Manuel hizo preguntas incisivas
también. A mí me preocupa la
primera que hizo él: ¿Qué podemos
hacer para impedir el reclutamiento
de nuestros seres queridos? ¿Qué
podemos hacer para hacerlos volver?
Para responder esto tenemos que
saber por qué un joven, lleno de
ilusiones, se deja reclutar, o va a
buscar ser reclutado, y se aparta de
su familia, de sus amigos, de su tribu,
de su patria, se aparta de la vida
porque aprende a matar. Y ésta es
una pregunta que ustedes tienen que
hacer a todas las autoridades: Si un
joven o una joven no tiene trabajo,



no puede estudiar, ¿qué puede
hacer? O delinquir o caer en las
dependencias o suicidarse –en
Europa las estadísticas de suicidio no
se publican–, o enrolarse en una
actividad que le muestre un fin en la
vida, engañado, seducido. Lo
primero que tenemos que hacer,
para evitar que un joven sea
reclutado o quiera ser reclutado, es
educación y trabajo. Si un joven no
tiene trabajo, ¿qué futuro le espera?
Y ahí entra la idea de dejarse
reclutar. Si un joven no tiene
posibilidades de educación, incluso
de educación de emergencia, de
pequeños oficios. ¿Qué puede hacer?
Ahí está el peligro. Es un peligro
social que está más allá de nosotros,
incluso más allá del país, porque
depende de un sistema internacional
que es injusto, que tiene al centro de
la economía no a la persona, sino al
dios dinero. ¿Qué puedo hacer para
ayudarlo o hacerlo volver? Primero,
rezar por él, pero fuerte –Dios es más



fuerte que todo reclutamiento–; y
después, hablarle con cariño, con
simpatía, con amor y con paciencia.
Invitarlo a ver un partido de fútbol,
invitarlo a pasear, invitarlo a estar
juntos en el grupo, no dejarlo solo.
Eso es lo que se me ocurre ahora.

Evidentemente que hay –tu segunda
pregunta [dirigiéndose a Manuel]–
comportamientos que dañan,
comportamientos que buscan
felicidad pasajera y terminan
dañándote. La pregunta que vos me
hiciste Manuel, es una pregunta de
un profesor de teología: ¿Cómo
podemos entender que Dios es
nuestro Padre? ¿Cómo podemos ver
la mano de Dios en las tragedias de la
vida? ¿Cómo podemos encontrar la
paz de Dios? Mirá, esta pregunta se la
hacen los hombres y las mujeres de
todo el mundo, de una u otra
manera, y no encuentran
explicación. Más aún, hay preguntas
que por más que te rompas la cabeza



pensando no vas a encontrar
explicación. ¿Cómo puedo ver la
mano de Dios en una tragedia de la
vida? Hay una sola… iba a decir una
sola respuesta. No, no es respuesta,
hay un solo camino: mirá al Hijo de
Dios. Dios lo entregó para salvarnos
a todos. Dios mismo se hizo tragedia.
Dios mismo se dejó destruir en la
cruz. Y cuando estés que no entendés
algo, cuando estés desesperado,
cuando se te viene el mundo encima,
mirá la cruz. Ahí está el fracaso de
Dios, ahí está la destrucción de Dios,
pero también ahí está un desafío a
nuestra fe: la esperanza. Porque la
historia no terminó en ese fracaso
sino en la Resurrección, que nos
renovó a todos. Les voy a contar una
confidencia –son las doce, ¿tienen
hambre?–. Les voy a contar una
confidencia: Yo en mi bolsillo llevo
siempre dos cosas: un rosario para
rezar y una cosa que parece extraña,
que es esto [mostrando un pequeño
vía crucis], y esto es la historia del



fracaso de Dios; es un Vía Crucis, un
pequeño Vía Crucis; es como Jesús
fue sufriendo desde que lo
condenaron a muerte hasta que fue
sepultado. Con estas dos cosas me
arreglo como puedo, pero gracias a
estas dos cosas, no pierdo la
esperanza.

Y una última pregunta, también del
teólogo Manuel: ¿Qué palabras tiene
por los jóvenes que no experimentan
amor de sus familias? ¿Es posible
salir de esta experiencia? En todas
partes hay chicos abandonados, o
porque los abandonaron cuando
nacieron o porque la vida los
abandonó ‒o la familia, o los
padres‒, y no sienten el afecto de la
familia. Por eso la familia es tan
importante. Defiendan la familia,
defiéndanla siempre. En todas
partes, no sólo hay chicos
abandonados sino también ancianos
abandonados, que están sin que
nadie los visite, sin que nadie los



quiera. ¿Cómo salir de esa
experiencia negativa, de abandono,
de lejanía de amor? Hay un solo
remedio para salir de esas
experiencias: hacer aquello que yo
no recibí. Si vos no recibiste
comprensión, sé comprensivo con los
demás; si vos no recibiste amor, amá
a los demás; si vos sentiste el dolor
de la soledad, acercáte a aquellos que
están solos. La carne se cura con la
carne, y Dios se hizo carne para
curarnos a nosotros. Hagamos lo
mismo nosotros con los demás.

Bueno, yo creo que antes que el
árbitro suene el pito es hora de
terminar. Yo les agradezco de
corazón que hayan venido, que me
hayan permitido hablar en mi lengua
materna. Les agradezco que hayan
rezado tantos rosarios por mí. Y, por
favor, les pido que recen por mí,
porque yo también lo necesito, y
mucho. Cuento con las oraciones de
ustedes. Y, antes de irnos, les pediría



que nos pongamos de pie, todos, y
recemos juntos a nuestro Padre del
Cielo, que tiene un sólo defecto: no
puede dejar de ser Padre.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editricine Vaticana/
RomeReports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/encuentro-del-
papa-francisco-con-los-jovenes-en-el-

estadio-kasarani/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/encuentro-del-papa-francisco-con-los-jovenes-en-el-estadio-kasarani/
https://opusdei.org/es-uy/article/encuentro-del-papa-francisco-con-los-jovenes-en-el-estadio-kasarani/
https://opusdei.org/es-uy/article/encuentro-del-papa-francisco-con-los-jovenes-en-el-estadio-kasarani/
https://opusdei.org/es-uy/article/encuentro-del-papa-francisco-con-los-jovenes-en-el-estadio-kasarani/

	Encuentro del Papa Francisco con los jóvenes en el Estadio Kasarani

