
opusdei.org

La meditación de san
Josemaría en sus 50
años de sacerdote

El 27 de marzo de 1975, san
Josemaría hizo su oración en
voz alta en el oratorio de
Pentecostés, en Villa Tevere, la
sede central del Opus Dei en
Roma. Era Jueves Santo. Esta
meditación, junto con otros 24
textos, fue publicada en 2017
por Ediciones Rialp en el
volumen "En diálogo con el
Señor".

27/03/2025



Consumados en la unidad (27
de marzo de 1975)

«Adauge nobis fidem!»[1].
¡Auméntanos la fe! Esto estaba
diciendo yo al Señor. Quiere que le
pida esto: que nos aumente la fe.
Mañana no os diré nada; y ahora no
sé lo que os voy a decir… Que me
ayudéis a dar gracias a Nuestro
Señor por ese cúmulo inmenso,
enorme, de favores, de providencias,
de cariño…, ¡de palos!, que también
son cariño y providencia. Señor,
¡auméntanos la fe! Como siempre,
antes de ponernos a hablar con
intimidad contigo, hemos acudido a
Nuestra Madre del Cielo, a San José, a
los Ángeles Custodios.

A la vuelta de cincuenta años, estoy
como un niño que balbucea. Estoy
comenzando, recomenzando, como
en cada jornada. Y así hasta el final
de los días que me queden: siempre
recomenzando. El Señor lo quiere



así, para que no haya motivos de
soberbia en ninguno de nosotros, ni
de necia vanidad. Hemos de estar
pendientes de Él, de sus labios: con el
oído atento, con la voluntad tensa,
dispuesta a seguir las divinas
inspiraciones.

Una mirada atrás… Un panorama
inmenso: tantos dolores, tantas
alegrías. Y ahora, todo alegrías, todo
alegrías… Porque tenemos la
experiencia de que el dolor es el
martilleo del artista que quiere hacer
de cada uno, de esa masa informe
que somos, un crucifijo, un Cristo, el 
alter Christus que hemos de ser.

Señor, gracias por todo. ¡Muchas
gracias! Te las he dado;
habitualmente te las he dado. Antes
de repetir ese grito litúrgico –gratias
tibi, Deus, gratias tibi!–, te lo venía
diciendo con el corazón. Y ahora son
muchas bocas, muchos pechos, los
que te repiten al unísono lo mismo: 



gratias tibi, Deus, gratias tibi! Que no
tenemos motivos más que para dar
gracias. No hemos de apurarnos por
nada; no hemos de preocuparnos por
nada; no hemos de perder la
serenidad por ninguna cosa del
mundo. Lo estoy diciendo estos días
a todos los que vienen de Portugal[2]:
¡serenos, serenos! Lo están. Que les
des serenidad a los hijos míos. Que
no la pierdan ni cuando tengan un
error de categoría. Si se dan cuenta
de que lo han cometido, eso ya es
una gracia, una luz del Cielo.

Gratias tibi, Deus, gratias tibi! Un
cántico de acción de gracias tiene
que ser la vida de cada uno. Porque
¿cómo se ha hecho el Opus Dei? Lo
has hecho Tú, Señor, con cuatro 
chisgarabís… «Stulta mundi, infirma
mundi, et ea quæ non sunt»[3]. Toda la
doctrina de San Pablo se ha
cumplido: has buscado medios
completamente ilógicos, nada aptos,
y has extendido la labor por el



mundo entero. Te dan gracias en
toda Europa, y en puntos de Asia y
África, y en toda América, y en
Oceanía. En todos los sitios te dan
gracias.

Adquiere en formato físico o digital
«En diálogo con el Señor»

En ese Tabernáculo tan hermoso que
hicieron con tanto cariño los hijos
míos, y que pusimos aquí cuando no
teníamos dinero ni para comer; en
esta especie de alarde de lujo, que me
parece una miseria y realmente lo es,
para guardarte a Ti, ahí hice yo
colocar dos o tres detalles. El más
interesante es esa frase que hay
sobre la puerta: «Consummati in
unum!»[4]. Porque es como si todos

https://www.rialp.com/libro/en-dialogo-con-el-senor-bolsillo-rustica_97958/
https://www.rialp.com/libro/en-dialogo-con-el-senor-bolsillo-rustica_97958/
https://www.rialp.com/libro/en-dialogo-con-el-senor-bolsillo-rustica_97958/
https://www.rialp.com/libro/en-dialogo-con-el-senor-bolsillo-rustica_97958/


estuviéramos aquí, pegados a Ti, sin
abandonarte ni de día ni de noche,
en un cántico de acción de gracias y –
¿por qué no?– de petición de perdón.
Pienso que te enfadas porque digo
esto. Tú nos has perdonado siempre;
siempre estás dispuesto a perdonar
los errores, las equivocaciones, el
fruto de la sensualidad o de la
soberbia.

Consummati in unum! Para reparar…,
para agradar…, para dar gracias, que
es una obligación capital. No es una
obligación de este momento, de hoy,
del tiempo que se cumple mañana;
no. Es un deber constante, una
manifestación de vida sobrenatural,
un modo humano y divino a la vez
de corresponder al Amor tuyo, que es
divino y humano.

Sancta Maria, Spes nostra, Sedes
sapientiæ! Danos la sabiduría del
Cielo, para que nos comportemos de
modo agradable a los ojos de tu Hijo,



y del Padre, y del Espíritu Santo,
único Dios que vive y reina por los
siglos sin fin.

San José, que no te puedo separar de
Jesús y de María; San José, por el que
he tenido siempre devoción, pero
comprendo que debo amarte cada
día más y proclamarlo a los cuatro
vientos, porque éste es el modo de
manifestar el amor entre los
hombres: diciendo ¡te quiero! San
José, Padre y Señor nuestro: ¡en
cuántos sitios te habrán dicho ya a
estas horas, invocándote, esta misma
frase, estas mismas palabras! San
José, nuestro Padre y Señor,
intercede por nosotros.

La vida cristiana en esta tierra
paganizada, en esta tierra
enloquecida, en esta Iglesia que no
parece tu Iglesia, porque están como
locos por todas partes –no escuchan,
dan la impresión de no interesarse
por Ti; no ya de no amarte, sino de



no conocerte, de olvidarte–; esta vida
que, si es humana –lo repito–, para
nosotros tiene que ser también
divina, será divina si te tratamos
mucho. Y te trataríamos aunque
tuviésemos que hacer muchas
antesalas, aunque hubiera que pedir
muchas audiencias. ¡Pero no hay que
pedir ninguna! Eres tan
todopoderoso, también en tu
misericordia que, siendo el Señor de
los señores y el Rey de los que
dominan, te humillas hasta esperar
como un pobrecito que se arrima al
quicio de nuestra puerta. No
aguardamos nosotros; nos esperas Tú
constantemente.

Nos esperas en el Cielo, en el Paraíso.
Nos esperas en la Hostia Santa. Nos
esperas en la oración. Y eres tan
bueno que, cuando estás ahí
escondido por Amor, oculto en las
especies sacramentales –y yo así lo
creo firmemente–, al estar real,
verdadera y sustancialmente, con tu



Cuerpo y tu Sangre, con tu Alma y tu
Divinidad, también está la Trinidad
Beatísima: el Padre, el Hijo y el
Espíritu Santo. Además, por la
inhabitación del Paráclito, Dios se
encuentra en el centro de nuestras
almas, buscándonos. Se repite, de
alguna manera, la escena de Belén,
cada día. Y es posible que –no con la
boca, pero con los hechos– hayamos
dicho: «Non est locus in diversorio»[5],
no hay posada para Ti en mi corazón.
¡Ay, Señor, perdóname!

Adoro al Padre, al Hijo, al Espíritu
Santo, Dios único. Yo no comprendo
esa maravilla de la Trinidad; pero Tú
has puesto en mi alma ansias,
hambres de creer. ¡Creo!: quiero
creer como el que más. ¡Espero!:
quiero esperar como el que más.
¡Amo!: quiero amar como el que
más.

Tú eres quien eres: la Suma bondad.
Yo soy quien soy: el último trapo



sucio de este mundo podrido. Y, sin
embargo, me miras…, y me buscas…,
y me amas. Señor: que mis hijos te
miren, y te busquen, y te amen.
Señor: que yo te busque, que te mire,
que te ame.

Mirar es poner los ojos del alma en
Ti, con ansias de comprenderte, en la
medida en que –con tu gracia– puede
la razón humana llegar a conocerte.
Me conformo con esa pequeñez. Y
cuando veo que entiendo tan poco de
tus grandezas, de tu bondad, de tu
sabiduría, de tu poder, de tu
hermosura…, cuando veo que
entiendo tan poco, no me entristezco.
Me alegro de que seas tan grande
que no quepas en mi pobre corazón,
en mi miserable cabeza. ¡Dios mío!
¡Dios mío!… si no sé decirte otra cosa,
ya basta. ¡Dios mío! Toda esa
grandeza, todo ese poder, toda esa
hermosura…, ¡mía! Y yo…, ¡suyo!



Te puede interesar: «Barruntar el
amor: san Josemaría antes del Opus
Dei»

Trato de llegar a la Trinidad del Cielo
por esa otra trinidad de la tierra:
Jesús, María y José. Están como más
asequibles. Jesús, que es perfectus
Deus y perfectus Homo. María, que es
una mujer, la más pura criatura, la
más grande; más que Ella, sólo Dios.
Y José, que está inmediato a María:
limpio, varonil, prudente, entero.
¡Oh, Dios mío! ¡Qué modelos! Sólo
con mirar, entran ganas de morirse
de pena: porque, Señor, me he
portado tan mal… No he sabido
acomodarme a las circunstancias,
divinizarme. Y Tú me dabas los
medios: y me los das, y me los
seguirás dando… Que a lo divino
hemos de vivir humanamente en la
tierra.

https://opusdei.org/es/article/barruntar-el-amor-josemaria-antes-opus-dei-vocacion-sacerdote/
https://opusdei.org/es/article/barruntar-el-amor-josemaria-antes-opus-dei-vocacion-sacerdote/
https://opusdei.org/es/article/barruntar-el-amor-josemaria-antes-opus-dei-vocacion-sacerdote/


Hemos de estar –y tengo conciencia
de habéroslo dicho muchas veces– en
el Cielo y en la tierra, siempre. No 
entre el Cielo y la tierra, porque
somos del mundo. ¡En el mundo y en
el Paraíso a la vez! Esta sería como la
fórmula para expresar cómo hemos
de componer nuestra vida, mientras
estemos in hoc sæculo. En el Cielo y
en la tierra, endiosados; pero
sabiendo que somos del mundo y que
somos tierra, con la fragilidad propia
de lo que es tierra: un cacharro de
barro que el Señor ha querido
aprovechar para su servicio. Y
cuando se ha roto, hemos acudido a
las famosas lañas, como el hijo
pródigo: «He pecado contra el cielo y
contra Ti…»[6]. Lo mismo cuando se
trató de una cosa de categoría, que
cuando era algo menudo. A veces nos
ha dolido mucho, mucho, una cosa
pequeña, un desamor, un no saber 
mirar al Amor de los amores, un no
saber sonreír. Porque cuando se
ama, no hay cosas pequeñas: todo



tiene mucha categoría, todo es
grande. Aun en una criatura
miserable y pequeña como yo, como
tú, hijo mío.

Ha querido el Señor depositar en
nosotros un tesoro riquísimo. ¿Que
exagero? He dicho poco. He dicho
poco ahora, porque antes he dicho
más. He recordado que en nosotros
habita Dios, Señor Nuestro, con toda
su grandeza. En nuestros corazones
hay habitualmente un Cielo. Y no voy
a seguir.

Gratias tibi, Deus, gratias tibi: vera et
una Trinitas, una et summa Deitas,
sancta et una Unitas!

Que la Madre de Dios sea para
nosotros Turris Civitatis[7], la torre
que vigila la ciudad: la ciudad que es
cada uno, con tantas cosas que van y
vienen dentro de nosotros, con tanto
movimiento y a la vez con tanta
quietud; con tanto desorden y con
tanto orden; con tanto ruido y con



tanto silencio; con tanta guerra y con
tanta paz.

Sancta Maria, Turris Civitatis*: ora
pro nobis!

Sancte Ioseph, Pater et Domine: ora
pro nobis!

Sancti Angeli Custodes: orate pro
nobis!

[1] Lc 27,5.

[2] «Los que vienen de Portugal»:
desde el golpe militar del 25 de abril
de 1974 (Revolución de los Claveles),
Portugal atravesaba una situación
turbulenta. Afortunadamente, la
revolución terminaría con una
transición democrática pacífica, en
1976 (N. del E.).



[3] Cfr. 1 Co 1,27-28. «Stulta mundi,
infirma mundi, et ea quæ non sunt»:
«[Dios escogió] la necedad del mundo
(...) a lo despreciable del mundo, a lo
que no es nada».

[4] Jn 17,23.

[5] Cfr. Lc 2,7.

[6] Lc 15,18.

[7] «Turris civitatis»: «Torre de la
ciudad», es una alusión a la Virgen
de Torreciudad, cuyo santuario –
promovido por san Josemaría– se
estaba terminando de construir en
esos momentos en Aragón (N. del E.).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/en-dialogo-
con-el-senor-meditacion-josemaria-

consumados-en-la-unidad-27-
marzo-1975/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/en-dialogo-con-el-senor-meditacion-josemaria-consumados-en-la-unidad-27-marzo-1975/
https://opusdei.org/es-uy/article/en-dialogo-con-el-senor-meditacion-josemaria-consumados-en-la-unidad-27-marzo-1975/
https://opusdei.org/es-uy/article/en-dialogo-con-el-senor-meditacion-josemaria-consumados-en-la-unidad-27-marzo-1975/
https://opusdei.org/es-uy/article/en-dialogo-con-el-senor-meditacion-josemaria-consumados-en-la-unidad-27-marzo-1975/
https://opusdei.org/es-uy/article/en-dialogo-con-el-senor-meditacion-josemaria-consumados-en-la-unidad-27-marzo-1975/

	La meditación de san Josemaría en sus 50 años de sacerdote
	Consumados en la unidad (27 de marzo de 1975)


