opusdei.org

El virus mas
contagioso y grave

Articulo escrito por el Vicario
regional del Opus Deli, Carlos
Ma. Gonzalez, para la Revista
digital del IEEM "Hacer
empresa’.

10/03/2021

El pasado 3 de octubre, Francisco
firmé la Enciclica social Fratelli Tutti
(FT), con un proposito claroy
declarado expresamente: “Como un
humilde aporte a la reflexion para
que, frente a diversas y actuales
formas de eliminar o de ignorar a



otros, seamos capaces de reaccionar
con un nuevo suefio de fraternidad y
de amistad social que no se quede en
las palabras” (FT, n.° 6)

La edicion en PDF tiene 97 paginas.
No me propongo resumirla en estas
paginas, sino que procurareé
centrarme en tres puntos: las
caracteristicas de las ensefianzas
sociales de la Iglesia, el mensaje
central de la enciclica y unas
consideraciones practicas.

Principios de la ensefianza social
de la Iglesia

Es una enciclica que pertenece al
cuerpo de la llamada “doctrina o
ensefianza social de la Iglesia”,
denominacidén acufiada en el siglo
XX, para abarcar los principios
cristianos propios de la vida social, y
que se constituyen a partir de la
palabra de Dios, con el fin de
orientar moralmente la conducta
humana en las diversas situaciones y



épocas de la sociedad. Esta
ensefianza tiene una triple
dimension: teodrica (las verdades y
principios permanentes), histérica
(analiza algun aspecto de la vida
social contemporanea) y practica
(propone orientaciones para la
accion). Resulta esencial distinguir
estos tres niveles. De lo contrario,
surgen confusiones, criticas sin
fundamento y malentendidos,
porque se trata de documentos que
analizan cuestiones politicas y
sociales, en los que los cristianos —
como los demas ciudadanos— tienen
libertad de eleccion.

Esto lleva a que, para discernir si una
frase o ensefianza concreta de la
Iglesia obliga o no en conciencia, hay
que analizar: a) si se trata de un
principio fundamental (primer
nivel); b) la insistencia y continuidad
con la que los papas proponen una
ensefianza (por ejemplo, sobre la
Eucaristia, la defensa de la vida, la



indisolubilidad del matrimonio, no
hay cambios); y ¢) el tipo de
documento y tenor de la afirmacion
(es diferente una enciclica que una
respuesta en una entrevista, etc.).
Basta releer en el parrafo primero la
cita de FT n.° 6, para comprender el
nivel de consejo o propuesta que
pretende el papa en la mayoria del
texto.

Para familiarizarse con la ensefianza
social de la Iglesia, resulta muy util el
Compendio de Doctrina Social de la
Iglesia, elaborado en 2004 por el
Pontificio Consejo “Justicia y Paz”.
Tanto el indice general como el
analitico permiten la busqueda agil
de las diversas ensenanzas,
expuestas de manera sintética pero
exhaustiva.

Mensaje principal de la Enciclica

:Cudl es la ensefianza fundamental
de la Enciclica? Benedicto XVI solia
recordar que los primeros cristianos



—Ilos mas cercanos en el tiempo al
mensaje de Jesus— consideraban que
la indiferencia o la pasividad hacia el
dolor y la necesidad de los demas
eran propias de los paganos: no eran
cristianas. Es el punto de partida de
la Enciclica, con una antinomia de
fondo: en el capitulo primero analiza
como el mundo actual reacciona ante
el problema ajeno (descarte mundial,
derechos humanos no
suficientemente universales,
sometimientos y autodesprecios,
etc.). En el capitulo segundo comenta
la parabola del “buen

samaritano” (Lucas 10, 25-37), en la
que un sacerdote y un experto en la
ley pasan de largo ante un
necesitado. En cambio, un extranjero
se detiene, le da cercania, tiempo, no
mira para el costado y lo cura; tuvo la
auténtica reaccion religiosa. No
reacciono con indiferencia.

El desarrollo de la Enciclica procura
explicar de distintas formas como



debe ser la reaccion del buen
samaritano ante las necesidades
actuales. Como nuestra indiferencia
se debe a multiples causas, y una de
ellas puede ser una laguna de
nuestra formacion humana y
cristiana —una laguna en la teoria,
en los principios—, el papa propone
una educacion familiar y
catequética: “Incluyan de modo mas
directo y claro el sentido social de la
existencia, la dimension fraterna de
la espiritualidad, la conviccién sobre
la inalienable dignidad de cada
persona y las motivaciones para
amar y acoger a todos” (FT n.° 86).
“La fe colma de motivaciones
inauditas el reconocimiento del otro,
porque quien cree puede llegar a
reconocer que Dios ama a cada ser
humano con un amor infinito y que
con ello le confiere una dignidad
infinita. A esto se agrega que
creemos que Cristo derramo su
sangre por todos y cada uno, por lo



cual nadie queda fuera de su amor
universal” (FT n.” 85).

Buenos samaritanos

Pasemos ahora a algunas pocas
consideraciones practicas al hilo de
las invitaciones que nos va haciendo
el papa, para sacudir nuestra
indiferencia.

Primera: mantener una conciencia
despierta. “Ojos que no ven, corazon
que no siente”, dice el refran. “Casi
sin advertirlo, nos volvemos
incapaces de compadecernos ante los
clamores de los otros, ya no lloramos
ante el drama de los demas ni nos
interesa cuidarlos, como si todo fuera
una responsabilidad ajena que no
nos incumbe” (Francisco, Evangelii
gaudium n.°54). Francisco desea
alertar nuestra conciencia y abre
nuestro campo visual. Por ejemplo,
con “los ‘exiliados ocultos’, que son
tratados como cuerpos extrafos en la
sociedad” (FT n.° 98): llama asi a los



discapacitados y a los ancianos que
ya no se valen y se consideran una
carga. O el drama de la migracion, al
que dedica el capitulo 4. Recordar
(del latin re-cordis: poner de nuevo
en el corazon) estos males nos ayuda
a impedir que la indiferencia anide
en el corazon, a que nos
“acostumbremos a mirar para el
costado, a pasar de lado, a ignorar las
situaciones hasta que estas nos
golpean directamente” (FT n.° 64).
Nos sacara del egoismo, que mira
solo el propio interés, al que nos
lleva el individualismo, personal o de
grupo, que cuando crece y se hace
“radical es el virus mas dificil de
vencer” (FT n.” 105).

Segunda reflexion: educar un
corazon abierto. Francisco nos
propone aprender deteniéndose
ampliamente en la parabola del Buen
Samaritano. Dedica el capitulo 2, “Un
extrano en el camino”, a insistir en
abrir el corazon, los sentimientos y



en otros capitulos vuelve a esa
ensefianza: “Hoy, y cada vez mas, hay
heridos (...) Enfrentamos cada dia la
opcion de ser buenos samaritanos o
indiferentes viajantes que pasan de
largo” (FT n.° 69).

Alrededor del afio 55 de nuestra era,
San Pablo escribia a los cristianos
que vivian en Roma: “No se amolden
a este mundo, sino transformense
por la renovacion de la mente, para
que sepan discernir cudl es la
voluntad de Dios, qué es lo bueno, lo
que le agrada, lo perfecto”. Podemos
decir que es lo que pretende
Francisco con sus propuestas. Buscar
siempre lo bueno, 1o mejor —y no la
comodidad—, nos puede curar de
“una de las enfermedades que tiene
el mundo de hoy: la
‘cardioesclerosis’, corazones
escleroticos, duros, que no saben
expresar el amor y el

carifo” (Palabras de Francisco en
una entrevista en el canal catdlico de



TV El Sembrador, diciembre de
2016). “Cristo confia en lo mejor del
espiritu humano y con la parabola
del buen samaritano lo alienta a que
se adhiera al amor, reintegre al
dolido y construya una sociedad
digna de tal nombre” (FT n.° 71). En
una columna anterior hablabamos
del servicio (“para servir, servir”),
que “siempre mira el rostro del
hermano, toca su carne, siente su
‘projimidad’ y hasta en algunos casos
la “padece” y busca la promocion del
hermano” (FT n.° 115).

Tercera reflexion: los cristianos han
de ser protagonistas, no meros
espectadores, de este suefio. El
capitulo 8, “Las religiones al servicio
de la fraternidad en el mundo”,
desarrolla esta idea. “Las distintas
religiones, a partir de la valoracion
de cada persona humana como
criatura llamada a ser hijo o hija de
Dios, ofrecen un aporte valioso para
la construccion de la fraternidad y



para la defensa de la justicia en la
sociedad” (FT n.° 271). Partiendo
siempre de la autonomia de la esfera
social y politica, la Iglesia “no puede
ni debe quedarse al margen en la
construccion de un mundo mejor ni
dejar de despertar las fuerzas
espirituales que fecunden toda la
vida en sociedad (...) La Iglesia tiene
un papel publico que no se agota en
sus actividades de asistencia y
educacion, sino que procura la
promocion del hombre y la
fraternidad universal” (FT n.° 276).

“Tan importante es el puesto que
Dios les ha asignado, del que no les
es licito desertar”, escribia un
cristiano del siglo II, cuando eran
una minoria perseguida. Y Romano
Guardini remarcaba: un cristiano no
solo ha de entender sus obligaciones
éticas procurando evitar el pecado,
sino también cuidando de que al
mundo le vaya bien. Lo que
diferencia estas metas de las de una



ONG humanitaria es que: “para
nosotros, ese manantial de dignidad
humana y de fraternidad esta en el
Evangelio de Jesucristo” (FT n.° 277).
“Si la musica del Evangelio deja de
sonar en nuestras casas, en nuestras
plazas, en los trabajos, en la politica y
en la economia, habremos apagado
la melodia que nos desafiaba a
luchar por la dignidad de todo
hombre y mujer” (FT n.° 277).

Cuarta reflexion: apertura a todos y
servir al bien comun. El hombre es
un ser relacional, social y politico.
“Por esa razon, el amor no solo se
expresa en relaciones intimas y
cercanas, sino también en las
macrorelaciones, como las relaciones
sociales, economicas y politicas” (FT
n.” 181). “Es caridad acompafiar a
una persona que sufre, y también es
caridad todo lo que se realiza, aun
sin tener contacto directo con esa
persona, para modificar las
condiciones sociales que provocan su



sufrimiento. Si alguien ayuda a un
anciano a cruzar un rio, y eso es
exquisita caridad, el politico le
construye un puente, y eso también
es caridad” (FT n.° 186).

Quinta reflexion: “La cultura del
dialogo como camino; la
colaboracion comun como conducta;
el conocimiento reciproco como
método y criterio” (FT n.” 285). “Para
encontrarnos y ayudarnos
mutuamente necesitamos dialogar
(...). El didlogo persistente y corajudo
no es noticia como los desencuentros
y los conflictos, pero ayuda
discretamente al mundo a vivir
mejor, mucho mas de lo que
podamos darnos cuenta” (FT n.” 198).
“Cada uno puede ser un fermento
eficaz con su estilo de vida cotidiana.
Las grandes transformaciones no son
fabricadas en escritorios o
despachos” (FT n.” 231). Sefialo dos
propuestas muy concretas:
“recuperar la amabilidad” (FT n.°



222-224) y “sobre todo con los
ultimos” (FT n.°233-235). Podemos
ser protagonistas de ese trato
amable, lleno de caridad verdadera,
no simple educacion. “Cada dia se
nos ofrece una nueva oportunidad,
una etapa nueva (...) Hoy estamos
ante la gran oportunidad de
manifestar nuestra esencia fraterna,
de ser otros buenos samaritanos que
carguen sobre si el dolor de los
fracasos, en vez de acentuar odios y
resentimientos (...) Alimentemos lo
bueno y pongamonos al servicio del
bien” (FT n.° 77).

Espero que esta pequefia sintesis nos
sirva para regenerar conciencia y
corazon, sin limitarnos a lo que
personalmente podamos hacer, ya
que “estamos invitados a convocar y
encontrarnos en un ‘nosotros” que
sea mas fuerte que la suma de
pequeiias individualidades;
recordemos que ‘el todo es mas que
la parte, y también es mas que la



mera suma de ellas’ (FT n.° 78). Ante
las dificultades, consideremos lo que
la Madre Teresa de Calcuta decia: “A
veces sentimos que lo que hacemos
es una gota en el mar, pero el mar no
seria el mismo si le faltara esa gota”.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/el-virus-mas-
contagioso-y-grave/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/el-virus-mas-contagioso-y-grave/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-virus-mas-contagioso-y-grave/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-virus-mas-contagioso-y-grave/

	El virus más contagioso y grave

