
opusdei.org

El virus más
contagioso y grave

Artículo escrito por el Vicario
regional del Opus Dei, Carlos
Ma. González, para la Revista
digital del IEEM "Hacer
empresa".

10/03/2021

El pasado 3 de octubre, Francisco
firmó la Encíclica social Fratelli Tutti
(FT), con un propósito claro y
declarado expresamente: “Como un
humilde aporte a la reflexión para
que, frente a diversas y actuales
formas de eliminar o de ignorar a



otros, seamos capaces de reaccionar
con un nuevo sueño de fraternidad y
de amistad social que no se quede en
las palabras” (FT, n.o 6)

La edición en PDF tiene 97 páginas.
No me propongo resumirla en estas
páginas, sino que procuraré
centrarme en tres puntos: las
características de las enseñanzas
sociales de la Iglesia, el mensaje
central de la encíclica y unas
consideraciones prácticas.

Principios de la enseñanza social
de la Iglesia

Es una encíclica que pertenece al
cuerpo de la llamada “doctrina o
enseñanza social de la Iglesia”,
denominación acuñada en el siglo
XX, para abarcar los principios
cristianos propios de la vida social, y
que se constituyen a partir de la
palabra de Dios, con el fin de
orientar moralmente la conducta
humana en las diversas situaciones y



épocas de la sociedad. Esta
enseñanza tiene una triple
dimensión: teórica (las verdades y
principios permanentes), histórica
(analiza algún aspecto de la vida
social contemporánea) y práctica
(propone orientaciones para la
acción). Resulta esencial distinguir
estos tres niveles. De lo contrario,
surgen confusiones, críticas sin
fundamento y malentendidos,
porque se trata de documentos que
analizan cuestiones políticas y
sociales, en los que los cristianos —
como los demás ciudadanos— tienen
libertad de elección.

Esto lleva a que, para discernir si una
frase o enseñanza concreta de la
Iglesia obliga o no en conciencia, hay
que analizar: a) si se trata de un
principio fundamental (primer
nivel); b) la insistencia y continuidad
con la que los papas proponen una
enseñanza (por ejemplo, sobre la
Eucaristía, la defensa de la vida, la



indisolubilidad del matrimonio, no
hay cambios); y c) el tipo de
documento y tenor de la afirmación
(es diferente una encíclica que una
respuesta en una entrevista, etc.).
Basta releer en el párrafo primero la
cita de FT n.o 6, para comprender el
nivel de consejo o propuesta que
pretende el papa en la mayoría del
texto.

Para familiarizarse con la enseñanza
social de la Iglesia, resulta muy útil el
Compendio de Doctrina Social de la
Iglesia, elaborado en 2004 por el
Pontificio Consejo “Justicia y Paz”.
Tanto el índice general como el
analítico permiten la búsqueda ágil
de las diversas enseñanzas,
expuestas de manera sintética pero
exhaustiva.

Mensaje principal de la Encíclica

¿Cuál es la enseñanza fundamental
de la Encíclica? Benedicto XVI solía
recordar que los primeros cristianos



—los más cercanos en el tiempo al
mensaje de Jesús— consideraban que
la indiferencia o la pasividad hacia el
dolor y la necesidad de los demás
eran propias de los paganos: no eran
cristianas. Es el punto de partida de
la Encíclica, con una antinomia de
fondo: en el capítulo primero analiza
cómo el mundo actual reacciona ante
el problema ajeno (descarte mundial,
derechos humanos no
suficientemente universales,
sometimientos y autodesprecios,
etc.). En el capítulo segundo comenta
la parábola del “buen
samaritano” (Lucas 10, 25-37), en la
que un sacerdote y un experto en la
ley pasan de largo ante un
necesitado. En cambio, un extranjero
se detiene, le da cercanía, tiempo, no
mira para el costado y lo cura; tuvo la
auténtica reacción religiosa. No
reaccionó con indiferencia.

El desarrollo de la Encíclica procura
explicar de distintas formas cómo



debe ser la reacción del buen
samaritano ante las necesidades
actuales. Como nuestra indiferencia
se debe a múltiples causas, y una de
ellas puede ser una laguna de
nuestra formación humana y
cristiana —una laguna en la teoría,
en los principios—, el papa propone
una educación familiar y
catequética: “Incluyan de modo más
directo y claro el sentido social de la
existencia, la dimensión fraterna de
la espiritualidad, la convicción sobre
la inalienable dignidad de cada
persona y las motivaciones para
amar y acoger a todos” (FT n.o 86).
“La fe colma de motivaciones
inauditas el reconocimiento del otro,
porque quien cree puede llegar a
reconocer que Dios ama a cada ser
humano con un amor infinito y que
con ello le confiere una dignidad
infinita. A esto se agrega que
creemos que Cristo derramó su
sangre por todos y cada uno, por lo



cual nadie queda fuera de su amor
universal” (FT n.o 85).

Buenos samaritanos

Pasemos ahora a algunas pocas
consideraciones prácticas al hilo de
las invitaciones que nos va haciendo
el papa, para sacudir nuestra
indiferencia.

Primera: mantener una conciencia
despierta. “Ojos que no ven, corazón
que no siente”, dice el refrán. “Casi
sin advertirlo, nos volvemos
incapaces de compadecernos ante los
clamores de los otros, ya no lloramos
ante el drama de los demás ni nos
interesa cuidarlos, como si todo fuera
una responsabilidad ajena que no
nos incumbe” (Francisco, Evangelii
gaudium n.o54). Francisco desea
alertar nuestra conciencia y abre
nuestro campo visual. Por ejemplo,
con “los ‘exiliados ocultos’, que son
tratados como cuerpos extraños en la
sociedad” (FT n.o 98): llama así a los



discapacitados y a los ancianos que
ya no se valen y se consideran una
carga. O el drama de la migración, al
que dedica el capítulo 4. Recordar
(del latín re-cordis: poner de nuevo
en el corazón) estos males nos ayuda
a impedir que la indiferencia anide
en el corazón, a que nos
“acostumbremos a mirar para el
costado, a pasar de lado, a ignorar las
situaciones hasta que estas nos
golpean directamente” (FT n.o 64).
Nos sacará del egoísmo, que mira
solo el propio interés, al que nos
lleva el individualismo, personal o de
grupo, que cuando crece y se hace
“radical es el virus más difícil de
vencer” (FT n.o 105).

Segunda reflexión: educar un
corazón abierto. Francisco nos
propone aprender deteniéndose
ampliamente en la parábola del Buen
Samaritano. Dedica el capítulo 2, “Un
extraño en el camino”, a insistir en
abrir el corazón, los sentimientos y



en otros capítulos vuelve a esa
enseñanza: “Hoy, y cada vez más, hay
heridos (…) Enfrentamos cada día la
opción de ser buenos samaritanos o
indiferentes viajantes que pasan de
largo” (FT n.o 69).

Alrededor del año 55 de nuestra era,
San Pablo escribía a los cristianos
que vivían en Roma: “No se amolden
a este mundo, sino transfórmense
por la renovación de la mente, para
que sepan discernir cuál es la
voluntad de Dios, qué es lo bueno, lo
que le agrada, lo perfecto”. Podemos
decir que es lo que pretende
Francisco con sus propuestas. Buscar
siempre lo bueno, lo mejor —y no la
comodidad—, nos puede curar de
“una de las enfermedades que tiene
el mundo de hoy: la
‘cardioesclerosis’, corazones
escleróticos, duros, que no saben
expresar el amor y el
cariño” (Palabras de Francisco en
una entrevista en el canal católico de



TV El Sembrador, diciembre de
2016). “Cristo confía en lo mejor del
espíritu humano y con la parábola
del buen samaritano lo alienta a que
se adhiera al amor, reintegre al
dolido y construya una sociedad
digna de tal nombre” (FT n.o 71). En
una columna anterior hablábamos
del servicio (“para servir, servir”),
que “siempre mira el rostro del
hermano, toca su carne, siente su
‘projimidad’ y hasta en algunos casos
la ´padece´ y busca la promoción del
hermano” (FT n.o 115).

Tercera reflexión: los cristianos han
de ser protagonistas, no meros
espectadores, de este sueño. El
capítulo 8, “Las religiones al servicio
de la fraternidad en el mundo”,
desarrolla esta idea. “Las distintas
religiones, a partir de la valoración
de cada persona humana como
criatura llamada a ser hijo o hija de
Dios, ofrecen un aporte valioso para
la construcción de la fraternidad y



para la defensa de la justicia en la
sociedad” (FT n.o 271). Partiendo
siempre de la autonomía de la esfera
social y política, la Iglesia “no puede
ni debe quedarse al margen en la
construcción de un mundo mejor ni
dejar de despertar las fuerzas
espirituales que fecunden toda la
vida en sociedad (…) La Iglesia tiene
un papel público que no se agota en
sus actividades de asistencia y
educación, sino que procura la
promoción del hombre y la
fraternidad universal” (FT n.o 276).

“Tan importante es el puesto que
Dios les ha asignado, del que no les
es lícito desertar”, escribía un
cristiano del siglo II, cuando eran
una minoría perseguida. Y Romano
Guardini remarcaba: un cristiano no
solo ha de entender sus obligaciones
éticas procurando evitar el pecado,
sino también cuidando de que al
mundo le vaya bien. Lo que
diferencia estas metas de las de una



ONG humanitaria es que: “para
nosotros, ese manantial de dignidad
humana y de fraternidad está en el
Evangelio de Jesucristo” (FT n.o 277).
“Si la música del Evangelio deja de
sonar en nuestras casas, en nuestras
plazas, en los trabajos, en la política y
en la economía, habremos apagado
la melodía que nos desafiaba a
luchar por la dignidad de todo
hombre y mujer” (FT n.o 277).

Cuarta reflexión: apertura a todos y
servir al bien común. El hombre es
un ser relacional, social y político.
“Por esa razón, el amor no solo se
expresa en relaciones íntimas y
cercanas, sino también en las
macrorelaciones, como las relaciones
sociales, económicas y políticas” (FT
n.o 181). “Es caridad acompañar a
una persona que sufre, y también es
caridad todo lo que se realiza, aun
sin tener contacto directo con esa
persona, para modificar las
condiciones sociales que provocan su



sufrimiento. Si alguien ayuda a un
anciano a cruzar un río, y eso es
exquisita caridad, el político le
construye un puente, y eso también
es caridad” (FT n.o 186).

Quinta reflexión: “La cultura del
diálogo como camino; la
colaboración común como conducta;
el conocimiento recíproco como
método y criterio” (FT n.o 285). “Para
encontrarnos y ayudarnos
mutuamente necesitamos dialogar
(…). El diálogo persistente y corajudo
no es noticia como los desencuentros
y los conflictos, pero ayuda
discretamente al mundo a vivir
mejor, mucho más de lo que
podamos darnos cuenta” (FT n.o 198).
“Cada uno puede ser un fermento
eficaz con su estilo de vida cotidiana.
Las grandes transformaciones no son
fabricadas en escritorios o
despachos” (FT n.o 231). Señalo dos
propuestas muy concretas:
“recuperar la amabilidad” (FT n.o



222-224) y “sobre todo con los
últimos” (FT n.o233-235). Podemos
ser protagonistas de ese trato
amable, lleno de caridad verdadera,
no simple educación. “Cada día se
nos ofrece una nueva oportunidad,
una etapa nueva (…) Hoy estamos
ante la gran oportunidad de
manifestar nuestra esencia fraterna,
de ser otros buenos samaritanos que
carguen sobre sí el dolor de los
fracasos, en vez de acentuar odios y
resentimientos (…) Alimentemos lo
bueno y pongámonos al servicio del
bien” (FT n.o 77).

Espero que esta pequeña síntesis nos
sirva para regenerar conciencia y
corazón, sin limitarnos a lo que
personalmente podamos hacer, ya
que “estamos invitados a convocar y
encontrarnos en un ´nosotros´ que
sea más fuerte que la suma de
pequeñas individualidades;
recordemos que ‘el todo es más que
la parte, y también es más que la



mera suma de ellas’” (FT n.o 78). Ante
las dificultades, consideremos lo que
la Madre Teresa de Calcuta decía: “A
veces sentimos que lo que hacemos
es una gota en el mar, pero el mar no
sería el mismo si le faltara esa gota”.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/el-virus-mas-
contagioso-y-grave/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/el-virus-mas-contagioso-y-grave/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-virus-mas-contagioso-y-grave/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-virus-mas-contagioso-y-grave/

	El virus más contagioso y grave

