
opusdei.org

«El Papa Francisco
invita a identificar
las propias
periferias»

Zenit entrevista a Mons.
Fernando Ocáriz, a propósito de
su nuevo cargo institucional y
del libro entrevista 'Sobre Dios,
la Iglesia y el mundo' (12 de
marzo de 2015).

12/03/2015

Mons. Fernando Ocáriz nació en
París en 1944. Es consultor de la
Congregación para la Doctrina de la

https://opusdei.org/es-es/article/mons-fernando-ocariz-2/


Fe desde 1986 y de otros dicasterios
de la Curia romana. En 1994 fue
nombrado vicario general del Opus
Dei y en diciembre pasado vicario
auxiliar. Recientemente se ha
publicado el libro entrevista "Sobre
Dios, la Iglesia y el mundo" (en
italiano, "La Chiesa, mondo
riconciliato"), en la que este físico y
teólogo, autor de numerosos estudios
teológicos, aborda temas como el
trabajo, la libertad, la evangelización,
la fe y la razón, el papel de la
teología, etc. ZENIT le ha preguntado
sobre su reciente libro y sobre el 
nombramiento como vicario auxiliar
de la prelatura del Opus Dei.

El pasado 12 diciembre Mons.
Javier Echevarría, prelado del
Opus Dei, le nombró vicario
auxiliar con plenas competencias
de gobierno. ¿Qué implica esta
figura?

https://opusdei.org/es-es/article/nombramientos-del-vicario-auxiliar-y-del-vicario-general-de-la-prelatura-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/nombramientos-del-vicario-auxiliar-y-del-vicario-general-de-la-prelatura-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-entrevista-con-mons-fernando-ocariz/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-entrevista-con-mons-fernando-ocariz/
https://ares.mi.it/products-la-chiesa-mondo-riconciliato-602.html
https://ares.mi.it/products-la-chiesa-mondo-riconciliato-602.html
https://www.zenit.org/es
https://opusdei.org/es-es/article/nombramientos-del-vicario-auxiliar-y-del-vicario-general-de-la-prelatura-del-opus-dei/


Los estatutos que la Iglesia ha dado
al Opus Dei (promulgados por san
Juan Pablo II con la Constitución
ApostólicaUt sit) establecen que el
oficio de prelado es vitalicio. La
misma norma prevé la figura del
vicario auxiliar, como ayuda para el
gobierno de la prelatura cuando las
circunstancias lo aconsejen. Mons.
Echevarría ha considerado que ha
llegado el momento de poner en
práctica esta posibilidad, ya prevista
por el fundador en los primeros
estatutos que se presentaron a la
Santa Sede. Después de escuchar a
los órganos que le ayudan en el
gobierno pastoral, decidió
nombrarme vicario auxiliar para que
compartiera la misma potestad
ejecutiva que el derecho reserva al
prelado.

Gracias a Dios en los últimos años ha
crecido el número de
circunscripciones de la prelatura que
dependen de modo más directo del

https://opusdei.org/es-es/article/aspectos-juridicos/
https://opusdei.org/es-es/article/constitucion-apostolica-ut-sit-2/
https://opusdei.org/es-es/article/constitucion-apostolica-ut-sit-2/
https://opusdei.org/es-es/article/constitucion-apostolica-ut-sit-2/
https://opusdei.org/es-es/page/el-prelado/
https://opusdei.org/es-es/page/el-prelado/


prelado. Todo eso comporta un
notable aumento del trabajo de
gobierno. El vicario auxiliar -y el 
nuevo vicario general- podremos,
con la gracia de Dios, aportar nuestra
ayuda para seguir esa tarea de modo
directo, y mantener la cercanía con
las personas y las instituciones
sociales y educativas que reciben la
asistencia pastoral del Opus Dei.

¿Cómo se están coordinando en su
trabajo diario con el prelado?

Nos coordinamos con un gobierno
colegial, trabajando cada uno en
diversos asuntos; este modo colegial
de proceder lo estableció san
Josemaría desde el principio del
Opus Dei. Por mi parte, pido todos los
días al Espíritu Santo que me ayude a
ser un fiel colaborador de Mons.
Echevarría, que transmite tanto
optimismo y deseos de fidelidad a
Cristo en la Iglesia.

https://opusdei.org/es-es/article/mons-mariano-fazio/
https://opusdei.org/es-es/page/san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/page/san-josemaria/


Los fieles y cooperadores del Opus
Dei suelen llamar padre al
prelado, ¿qué significa esto?

En muchos países se llama padre a
los sacerdotes e incluso, en algunos
lugares, a los obispos. San Josemaría
encarnó de modo intenso ese sentido
de paternidad espiritual. Esa
vivencia se transmite a los sucesores
como un legado valioso, con el soplo
del Espíritu Santo. Pienso en la
espléndida fidelidad en la
continuidad del beato Álvaro del
Portillo, primer sucesor de san
Josemaría. La paternidad del prelado
hace que los fieles de la prelatura
puedan experimentar ese rasgo
familiar -la Iglesia es familia- tan
presente en la fisonomía espiritual
del Opus Dei.

Los estatutos de la prelatura se
refieren a la función del prelado con
las palabras "maestro y padre". Eso
resalta que la tarea que la Iglesia

https://alvarodelportillo.org/
https://alvarodelportillo.org/


encomienda al prelado -al igual que a
todo pastor que está al frente de una
circunscripción eclesiástica: diócesis,
prelatura, etc.- no se agota en el
ejercicio de la potestad de gobierno,
sino que comprende esta dimensión
importantísima de paternidad hacia
todos los fieles -sacerdotes y laicos-
que le están confiados.

¿Cuáles son los desafíos específicos
del Opus Dei durante el
pontificado del Papa Francisco?

El Santo Padre invita a cada uno a
salir de sí mismo para llevar a Cristo
a las periferias no solo geográficas
sino también existenciales: las del
pecado (sabiendo que todos somos
pecadores), del dolor, de la injusticia,
de la ignorancia. Esa invitación nos
interpela: ¿cuáles son mis periferias?

Las personas del Opus Dei, como
tantos fieles de la Iglesia, testimonian
su fe en la vida ordinaria: en el
hogar, en el trabajo, en las relaciones



sociales. San Josemaría decía que hay
un algo santo, divino, escondido en
las situaciones más comunes, que
toca a cada uno descubrir. También
en las periferias de la vida personal,
se encuentra ese algo santo: cuando
aliviamos el dolor de quien está a
nuestro lado, combatimos la
injusticia social con nuestro trabajo
bien hecho, eliminamos la miseria
con el servicio, o reparamos en
alguna medida con la oración el mal
causado por el pecado. Además de
esos desafíos de la vida ordinaria, en
el Opus Dei deseamos secundar el
ejemplo y las iniciativas del Santo
Padre.

¿Por ejemplo?

En el Opus Dei deseamos secundar el
ejemplo y las iniciativas del Santo
Padre: el saber dar a cada persona el
tiempo que necesita, rezar por los
cristianos perseguidos, hacer amar
más el sacramento de la Penitencia,

https://www.escrivaobras.org/book/conversaciones-capitulo-8.htm
https://www.escrivaobras.org/book/conversaciones-capitulo-8.htm
https://www.escrivaobras.org/book/conversaciones-capitulo-8.htm
https://www.escrivaobras.org/book/conversaciones-capitulo-8.htm


preocuparse por los inmigrantes que
se dejan la vida en el Mediterráneo,
dialogar con quienes no piensan
como nosotros o no comparten
nuestra fe...

¿Por qué Mons. Echevarría ha
establecido un año mariano para
los fieles y cooperadores del Opus
Dei?

Este año nace en plena sintonía con
la devoción mariana del Santo Padre
y su deseo de cercanía con las
familias. Se trata de poner en las
manos de la Virgen las necesidades
de la Iglesia y de la humanidad, y
especialmente de las familias. La
felicidad de los hombres se plasma
en la familia. Así Mons. Echevarría
invita a rezar juntos a la Madre de
Dios en el hogar, cuando sea posible:
por ejemplo el Rosario y el Ángelus.
Nuestra Madre, Santa María, nos une
con ternura a Dios y a los demás.

https://opusdei.org/es-es/article/ano-mariano-por-la-familia-en-el-opus-dei/


En su libro Sobre Dios, la Iglesia y
el mundo aparecen con frecuencia
los conceptos de libertad,
tolerancia y convicciones
personales. ¿Cómo puede articular
un cristiano de hoy estos valores?

Cuando predomina un clima
relativista, es lógica la sospecha de
intolerancia hacia quienes tienen
convicciones firmes. El relativismo
manifiesta -en buena parte en la
cultura occidental- la crisis de la
razón, que reniega de su propia
esencia: tratar de conocer la verdad y
el sentido de la existencia.
Desemboca fácilmente en un actuar
egoísta.

Por otra parte, la noción de
tolerancia se emplea con frecuencia
como equivalente al respeto por las
opiniones y actuaciones distintas de
las propias. En el contexto relativista,
es sinónimo de indiferencia:
concuerda entonces con una idea de

https://opusdei.org/es-es/article/libro-entrevista-con-mons-fernando-ocariz/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-entrevista-con-mons-fernando-ocariz/


libertad entendida también como
indiferencia. En cambio, el sentido
original del verbo tolerar es el de no
impedir un mal, que se conoce como
tal y que se podría impedir, con el fin
de evitar un mal mayor. La armonía
entre libertad, tolerancia y
convicciones personales requiere la
atención al bien común. La cultura
individualista tiende a ignorarlo.
Pienso que es necesario poner el
concepto de bien común en el centro
del debate público.

Hoy se habla poco de esperanza
cristiana, uno de los temas que
trata en su libro. ¿Por qué le
parece interesante hablar de esta
virtud?

Porque la esperanza cristiana no es
un simple consuelo, como una
anestesia. Ciertamente remite a
nuestro destino último; sabemos que
no tenemos en la tierra una morada
permanente. San Pablo pone la



esperanza en lo que nos está
reservado en los cielos. Al mismo
tiempo, nuestra esperanza se refiere
a la vida presente; es la pequeña
esperanza, la de cada día, que se
fortifica con la oración y los
sacramentos, esas huellas de
Jesucristo, como decía san Josemaría,
en un camino que conduce a la
felicidad eterna.

¿Y qué papel juega la esperanza
ante situaciones complejas como la
falta de trabajo, la crisis de fe y de
cultura?

La esperanza cristiana ilumina los
distintos aspectos de la vida personal
y social, también las dificultades a las
que usted se refiere: esa luz es la
verdad de las cosas y su sentido, no
asegura resultados económicos,
conversiones o cambios culturales,
sino que impulsa a hacer lo posible
para resolver los problemas. Nace en
el calor de la caridad. Somos bien



conscientes de que la historia no
puede alcanzar un término definitivo
de plenitud inmanente. El hombre es
libre, y siempre está en una
indeterminación abierta tanto al
progreso como al fracaso. Es la
fuerza del amor de Jesucristo, no la
nuestra, la que salvará al mundo.

Ud. da bastante atención en el
libro al papel de la mujer en el
mundo. ¿Cuál es la contribución
que aporta el Opus Dei a la
promoción de la mujer en la
sociedad?

El mensaje de san Josemaría anima a
la mujer a desarrollar una presencia
activa en la ciencia, el arte, el
periodismo, la empresa, la política, la
acción social: en todos los ámbitos
que configuran el espacio público.
Las mujeres del Opus Dei reciben la
misma intensidad de formación
espiritual y teológica que los varones;
por eso, para el gobierno pastoral de



la prelatura, el prelado y sus vicarios
cuentan con dos organismos que les
asesoran, uno de mujeres y otro de
varones.

Por lo que se refiere a la promoción
de la mujer en general, hay
numerosas iniciativas en el mundo
entero: escuelas, colegios,
universidades, centros de
capacitación en zonas socialmente
deprimidas, etc.

¿Y en el hogar?

La belleza del mensaje sobre la
santificación de la vida ordinaria ha
conllevado también una
revalorización de las profesiones
relacionadas con la atención del
hogar y el servicio a la persona. Es
bonito, pues se podría decir que la
casa, el hogar, es el lugar en que cada
mujer y cada hombre se rehace. Cada
cristiano es casa de Dios, templo
vivo. La Iglesia es una casa, nos
protegen las manos de Dios, son



como un techo que al mismo tiempo
nos abre el Cielo.

En la prelatura, algunas mujeres
quieren libremente tener como
trabajo profesional la administración
doméstica de los centros. Son un
punto de referencia para cada
persona que se acerca a los
apostolados del Opus Dei: su ejemplo
y su dedicación humanizan nuestras
vidas, nos muestran cómo santificar
lo de cada día: enseñan a amar, como
solo una madre puede hacerlo. A
esas mujeres se les podría aplicar
una expresión de san Juan Pablo II:
con un corazón que ve, son
auténticas centinelas de lo invisible.

Entrevista original en Zenit

H. Sergio Mora

Zenit

https://www.zenit.org/es/articles/el-vicario-auxiliar-del-opus-dei-francisco-invita-a-identificar-las-propias-periferias


pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/el-vicario-
auxiliar-del-opus-dei-francisco-invita-a-

identificar-las-propias-periferias/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/el-vicario-auxiliar-del-opus-dei-francisco-invita-a-identificar-las-propias-periferias/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-vicario-auxiliar-del-opus-dei-francisco-invita-a-identificar-las-propias-periferias/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-vicario-auxiliar-del-opus-dei-francisco-invita-a-identificar-las-propias-periferias/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-vicario-auxiliar-del-opus-dei-francisco-invita-a-identificar-las-propias-periferias/

	«El Papa Francisco invita a identificar las propias periferias»

