
opusdei.org

El reino de Dios y su
justicia: la justicia
(II)

Las relaciones más importantes
de nuestra vida definen los
deberes más importantes. La
justicia nos dibuja una especie
de mapa para no perderlos de
vista. Editorial de la serie sobre
virtudes “Muy humanos, muy
divinos”.

01/08/2023

La tarde avanza en la plaza del
pueblo, y el amo de la viña encuentra



aún a otros obreros sin ocupación.
«Nadie nos ha contratado», le
responden. El amo los manda a
trabajar a su viña, aunque quede ya
poco para que oscurezca (cfr. Mt
20,7). La convicción de que la justicia
social depende concretamente de sus
propias decisiones lleva al
propietario de la viña a contratar a
aquellos pobres hombres. Por culpa
suya o no, habían perdido todo el día,
y quizá carecerían hasta de lo más
indispensable para subsistir. Sobre
todo, sufrirían por no sentirse útiles,
lo cual supone una angustia
existencial profunda. El amo de la
viña, pues, no se limita a darles
dinero, sino que les ayuda a dotar su
vida de sentido. Jesús no propone
una solución política, pero quiere
subrayar que el «hambre y sed de
justicia» (Mt 5,6) debe llevarnos a
buscar soluciones creativas para los
problemas sociales, y que nunca será
una actitud cristiana centrarse



exclusivamente en las cuestiones
personales.

Calor de la caridad, solidez de la
justicia

La misma justicia que nos lleva a
reconocer a los demás en sus
diferencias y, por tanto, a respetar
todo lo que les pertenece (su vida, su
buena fama, sus propiedades)
requiere reflexionar sobre los
elementos mínimos que son
necesarios para una vida humana
digna, y actuar en consecuencia. Si
Dios nos regaló todos los bienes de la
tierra para que los hombres y
mujeres disfrutemos de la vida en
comunidad, no puede dejarnos
indiferentes que, mientras algunos
gozan de vidas holgadas, otros se
mueran de hambre o no puedan
beneficiarse, por ejemplo, de una
educación que les abriría las puertas
a nuevas posibilidades.



«El mundo existe para todos, porque
todos los seres humanos nacemos en
esta tierra con la misma dignidad.
(...) Por consiguiente, como
comunidad estamos conminados a
garantizar que cada persona viva
con dignidad y tenga oportunidades
adecuadas a su desarrollo integral»[1].
Los desafíos ecológicos, por ejemplo,
no pueden abstraerse de una
reflexión sobre la justicia. Más allá
de la legítima opinión que se tenga
sobre los distintos problemas y sus
posibles soluciones, un cristiano
siempre deberá sentirse responsable
acerca del tipo de mundo que
queremos dejar a las próximas
generaciones.

El calor de nuestra caridad y la
solidez de nuestra justicia nos darán
los criterios y la fuerza necesaria
para vivir de la mejor forma posible
nuestras relaciones con los demás.
Lógicamente, los vínculos de la
caridad condicionan nuestros



deberes de justicia y estas dos
virtudes determinan muchas de las
decisiones que tomamos
cotidianamente: preocuparme por
mi familia tiene prioridad sobre
otras posibles iniciativas sociales. El
«orden de la caridad»[2] en el que
insistía san Josemaría es también un
orden de la justicia: no sería justo en
el trato con mi madre enferma si no
encontrara tiempo para visitarla por
estar ocupado con proyectos
solidarios muy valiosos, pero que me
impiden vivir mis deberes de hija o
de hijo. Si la generosidad desmedida
del propietario de la viña,
preocupado de que muchos gozaran
de un trabajo digno, le llevara a
poner en riesgo la solvencia familiar,
no sería del todo justo hacia los
suyos.

Pero los vínculos de justicia también
nos ayudan a afinar en la caridad. El
amor hacia la propia familia y
conocidos podría ser a veces



desordenado y llevarnos a
refugiarnos en nuestra vida privada,
sin querer darnos cuenta de las
necesidades de tantos hombres y
mujeres a nuestro alrededor;
también podría llevarnos a buscar
siempre la ventaja para los nuestros,
incluso dañando a terceros. Por eso
nos hace bien observar la actitud del
dueño de la viña: a pesar de que
tenía una situación cómoda y
placentera, en la que gozaba
probablemente de abundantes
riquezas, decide complicarse la vida;
recorre varias veces las calles y
ofrece a muchos obreros la
oportunidad de recibir dinero por su
trabajo. Así es el hambre de justicia
de quienes siguen a Jesús, que los
lleva a abandonar la propia
comodidad.

Caridad y justicia, en fin, necesitan
entrelazarse en una visión de la
realidad regida por una conciencia
viva de todo lo que en nuestra



persona y en nuestra vida es
relación. «La justicia que puede ser
fundamento estable de la paz es la
justicia de los hijos de Dios, la justicia
vivificada por la caridad que ve
hermanos en los demás, hijos del
mismo Padre celestial»[3]. Nuestra
santidad consiste, en buena medida,
en descubrir que el otro forma parte
de nuestra vida.

Relaciones y deberes

En la Escritura la palabra «justicia»
tiene un significado mucho más rico
que en su acepción actual. «La
justicia no es una abstracción ni una
utopía. En la Biblia, es el
cumplimiento honesto y fiel de todo
deber para con Dios, es hacer su
voluntad»[4]. Cuando se afirma, por
ejemplo, que san José era justo, se
nos quiere dar a entender que era
santo, es decir, que en cada situación
hacía lo correcto. Una dimensión
muy importante de todas las



decisiones del santo Patriarca era la
de sopesar sus deberes hacia el Señor
y hacia las demás personas,
especialmente hacia María, para
ordenar las prioridades de su vida y
de su corazón. La persona justa no es
tanto quien se cree la medida de
todas las cosas como quien se deja
medir y organiza su vida según sus
relaciones con los demás. «El justo
vivirá de la fe» (Hb 10,38).

Al leer las obras de san Josemaría
puede sorprendernos que, junto con
pasajes en los que describe el amor y
la entrega como rasgos distintivos de
la vida cristiana, en muchas otras
ocasiones afirme que la santidad
consiste sencillamente en cumplir el
deber de cada instante. «Nuestra
vida —la de los cristianos— ha de ser
así de vulgar: procurar hacer bien,
todos los días, las mismas cosas que
tenemos obligación de vivir; realizar
en el mundo nuestra misión divina,
cumpliendo el pequeño deber de



cada instante»[5]. Que el concepto de
«deber» goce de una posición tan
destacada en sus escritos puede
despertar cierto desconcierto en el
lector o creyente contemporáneo. En
efecto, convertir el ideal cristiano en
el cumplimiento puntilloso de un
cúmulo de mandamientos no solo es
poco atractivo, sino que además
puede terminar por causarnos
agobio y tristeza. Si el cristianismo es
la religión del amor y, por lo tanto, de
la libertad, ¿por qué el énfasis de san
Josemaría en una palabra
aparentemente tan sobria y fría
como «deber»? De hecho, a pesar de
la extrañeza que nos causa el modo
de comportarse del dueño de la viña,
lo que despierta nuestra admiración
hacia él es precisamente esa
generosidad que va más allá de un
simple sentido del deber.

Sin embargo, no comprenderíamos la
profundidad del pensamiento de san
Josemaría si creyéramos que su



mensaje es tan solo un llamado frío y
seco a cumplir los deberes de nuestra
vida ordinaria. No es el
cumplimiento en sí lo que nos acerca
a Dios, sino el amor que nos lleva a
realizar cada tarea de nuestro día
con la mayor perfección posible. «La
devoción sincera, el verdadero amor
a Dios, lleva al trabajo, al
cumplimiento —aunque cueste— del
deber de cada día»[6]. Pero para que
la caridad, que está llamada a ser el
motor y el fin de todos nuestros
actos, no pierda la tensión necesaria
hacia lo que es importante en cada
momento, necesitamos de la virtud
de la justicia, que nos dibuja una
especie de mapa con los hitos
importantes para cada jornada. Su
definición parte de este principio:
todo deber se fundamenta en una
relación. Las relaciones más
importantes de nuestra vida definen
los deberes más importantes.

El deber de cada instante



No pocos deberes de justicia son
fruto y manifestación del amor, que
demostramos viviéndolos con
delicadeza. Cuidar a los propios hijos
y dedicarles tiempo es un deber de
justicia, que surge lógicamente del
amor. Su cumplimiento muchas
veces nos llenará de alegría, y ni
siquiera tendremos que
proponérnoslo; pero a veces podrá
sentirse como un deber más pesado,
porque colisiona con otras posibles
actividades, o porque estamos
especialmente cansados. Rendir en el
trabajo es también un deber, no solo
hacia nuestro jefe, sino también
hacia nuestra familia y hacia la
sociedad. Si recibimos un
determinado sueldo por un tiempo y
unos resultados determinados, es
una cuestión de justicia esforzarnos
por conseguirlos. Y, en definitiva, un
cristiano que intenta transformar
todos sus quehaceres en oración y en
ocasión de amar a Dios y a los demás
descubre posibilidades de servir en



todas las circunstancias de su
trabajo.

Por otra parte, a veces podría
parecer que exigir para sí el respeto
de ciertos derechos podría oponerse
a la caridad. Sin embargo, san
Josemaría siempre enseñó que una
manifestación de la mentalidad laical
—es decir, del sentido de pertenencia
al mundo— consiste en exigir, con
caridad y respeto, lo que nos
corresponde. Luchar, por ejemplo,
por un merecido aumento de sueldo
o por que se respete una palabra
empeñada no significa no saber
perdonar o no contentarse con lo que
se tiene, sino que consolida la
práctica de la justicia en nuestro
entorno y en la sociedad, en
beneficio de todos. «Si somos justos,
nos atendremos a nuestros
compromisos profesionales,
familiares, sociales..., sin aspavientos
ni pregones, trabajando con empeño



y ejercitando nuestros derechos, que
son también deberes»[7].

Las relaciones de justicia se
transforman, pues, en un camino
muy concreto para hacer en cada
instante lo correcto, es decir, lo justo.
Preguntarnos cada día en la oración
por nuestros deberes nos ayuda a
enfocar nuestro amor en los vínculos
concretos que conforman nuestra
vida. También los obreros de la
parábola, independientemente de la
hora en la que fueron contratados y
del acuerdo que establecieron con el
amo de la viña, se esforzaron por
cumplir con su deber y por obtener
la recompensa prometida.

* * *

«A la caída de la tarde le dijo el amo
de la viña a su administrador:
“Llama a los obreros y dales el jornal,
empezando por los últimos hasta
llegar a los primeros”» (Mt 20,8). Dios
está empeñado en que todos los



hombres se salven, y desea también
que todos gocemos de una vida
terrena lo más digna posible. Esto
nos lleva a cuidar con especial
esmero cada uno de nuestros
deberes, para hacer de este mundo
un lugar más humano y más divino.
A la vez, sabemos que la justicia
plena solo se conseguirá al final de
los tiempos y que está en las manos
de Dios. «Sólo Dios puede crear
justicia. Y la fe nos da esta certeza: Él
lo hace»[8]. Sí, «los últimos serán
primeros» (Mt 20,16). Quienes se
ocupan «del Reino de Dios y de su
justicia» (Mt 6,33) pueden gozarse en
la justicia de Dios: «Por él perdí todas
las cosas y las considero como basura
con tal de ganar a Cristo y vivir en él,
no por mi justicia, la que procede de
la Ley, sino por la que viene de la fe
en Cristo, justicia que procede de
Dios por la fe» (Flp 3,8-9).



[1] Francisco, Fratelli tutti, n. 118.

[2] Cfr. San Josemaría, Cartas 4, n. 14;
6, n. 7.

[3] F. Ocáriz, «La herencia espiritual
de Mons. Álvaro del Portillo», marzo
2014, opusdei.org.

[4] Francisco, Discurso, 25-II-2023.

[5] San Josemaría, Forja, n. 616.

[6] Forja, n. 733.

[7] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
169.

[8] Benedicto XVI, Spe salvi, n. 44.

Gaspar Brahm

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/el-reino-de-

https://opusdei.org/es-uy/article/el-reino-de-Dios-y-su-justicia-muy-humanos-muy-divinos-xxi/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-reino-de-Dios-y-su-justicia-muy-humanos-muy-divinos-xxi/


Dios-y-su-justicia-muy-humanos-muy-
divinos-xxi/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/el-reino-de-Dios-y-su-justicia-muy-humanos-muy-divinos-xxi/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-reino-de-Dios-y-su-justicia-muy-humanos-muy-divinos-xxi/

	El reino de Dios y su justicia: la justicia (II)

