
opusdei.org

El miedo y la
inmadurez
políticamente
correctos

Artículo escrito por el Vicario
regional del Opus Dei, Carlos
Ma. González, para la Revista
de Negocios del IEEM.

26/12/2017

El pasado domingo 19 de noviembre,
en las iglesias católicas se leyó la
conocida parábola de los talentos (cf.
Mt 25, 14-30). El papa Francisco la
resumió de la siguiente manera: “un



hombre, antes de partir de viaje,
confía a sus servidores talentos, que
en ese tiempo eran monedas de un
valor considerable: cinco talentos a
un servidor, a otro dos, y uno a otro,
según las capacidades de cada uno. El
servidor que ha recibido cinco
talentos es emprendedor y los hace
crecer ganando otros cinco.

El servidor que ha recibido dos actúa
de la misma manera procurándose
otros dos. En revancha, el servidor
que ha recibido uno excava un hoyo
en el suelo y esconde la moneda de su
amo. Es este mismo sirviente que
explica al maestro, a su vuelta, el
motivo de su gesto, diciendo: “Señor,
yo sabía que tú eres un hombre duro
(…) He tenido miedo, y fui a ocultar tu
talento en la tierra”. Este servidor no
tiene con su maestro una relación de
confianza, sino miedo de él, y esto le
bloquea. El miedo inmoviliza siempre
y a menudo hace tomar malas
decisiones. El miedo desanima a



tomar iniciativas, lleva a refugiarse en
soluciones seguras y garantías, y así
se termina por no hacer nada de
bueno. Para avanzar y crecer en el
camino de la vida, es necesario no
tener miedo sino confianza.

Esta parábola nos hace comprender
que es importante tener una
verdadera idea de Dios. No debemos
pensar que es un maestro malo, duro
y severo que nos castiga. Si en
nosotros hay esta imagen errónea de
Dios, nuestra vida no puede ser
fecunda porque vivimos en el miedo y
este no nos lleva a nada constructivo.
Al contrario, el miedo nos paraliza,
nos autodestruye”.

Me permití una cita extensa para
reflexionar en los efectos negativos
de la excesiva búsqueda de
seguridad y de protección
desproporcionada de una persona o
grupo social. De alguna manera se
representa dramáticamente esta



realidad en una novela de Philip
Roth, “La mancha humana” (The
human stain, publicada en el 2000, y
con versión cinematográfica de
Robert Benton estrenada en 2003,
protagonizada por Anthony
Hopkins). En las primeras páginas
somos testigos de cómo se derrumba
la vida del anciano profesor Coleman
Silk, docente de un selecto centro del
Este norteamericano, cuando en una
clase en el año 1998, pregunta por
dos estudiantes que faltaron a todas
sus clases: “¿Conoce alguien a estos
alumnos? ¿Tienen existencia real o se
han desvanecido como humo negro?”.
Una de los estudiantes ausente
resulta ser afroamericana y, cuando
llega a sus oídos la pregunta, la
interpreta en sentido literal,como un
ataque racista. Aunque el Decano
jamás había visto a esa estudiante y
dificilmente podía haber tenido una
intención racista, es despedido. Al
poco tiempo se encuentra rechazado



por la comunidad universitaria y por
sus amigos y conocidos.

Este personaje de ficción refleja un
drama cada vez más difundido de no
pocos profesores norteamericanos
que fueron censurados o expulsados
de la universidad porque sus
palabras no se ajustaron en algún
momento a lo políticamente correcto
y molestaron a un alumnado cada
vez más sobreprotegido e
infantilizado.

Por ejemplo: hace años, un profesor
del Columbia College recomendó
visitar una interesante exposición de
arte samurai japonés.
Inmediatamente, uno de sus
estudiantes protestó sosteniendo que
se podía herir la sensibilidad de los
alumnos chinos. Dato importante: la
invasión de China por el ejército
imperial japonés había finalizado
setenta años atrás. Desarrollando esa
manera de argumentar, el arte



alemán ofendería en Francia, o el
francés en España por la invasión
napoleónica, o el español en Flandes,
o el inglés y el español en nuestro
país, etc.

Obviamente, no se trata de herir la
sensibilidad de nadie. Pero el
problema es otro: que la corrección
política se va extendiendo
rápidamente y sería bueno pensar si
ese fenómeno no revela una cierta
infantilización de la sociedad
occidental. Un aspecto fundamental
de la madurez es descubrir que el
mundo no es perfecto, existe el mal,
hay ideas opuestas a las nuestras y
debemos aprender a rebatirlas sin
indignarnos demasiado. Y sin
reaccionar con miedo paralizante.

Es bueno que los estudiantes se
sientan cómodos y seguros. Pero el
objetivo de la enseñanza no es ése, y
lo políticamente correcto puede
llevar a reducir el rigor académico,



dificultando que los estudiantes
maduren. Como veíamos en la
columna de octubre, puede llevar
incluso a un régimen autoritario que
sentencia rotundamente lo que es
políticamente correcto y lo que no lo
es, casi siempre a favor de los grupos
de presión mejor organizados.

De este modo, se llega a prohibir
palabras, ideas o actuaciones, lo que
representa una nueva forma de
censura, muy parecida a otras
antiguas que parecían superadas
hace años. Se trata de una “cruzada”
ideológico-lingüística digna de mejor
causa ya que no responde a las
principales necesidades de nuestra
sociedad uruguaya.

Jonathan Haidt, psicólogo social,
profesor de liderazgo ético en la New
York University, ha estudiado la
creciente crisis de fragilidad en los
campus estadounidenses y la
tendencia de los alumnos a impedir



que se expongan ideas que puedan
afectar a su bienestar emocional. En
recientes declaraciones a Spiked
Review, Haidt señalaba el peligro
que esto supone para la vida
académica: “Se está extendiendo
rápidamente la sensación de que
profesores y alumnos caminamos
entre arenas movedizas. Uno es
responsable, no ya por lo que dice,
sino por cómo puede tomarlo
cualquiera que lo escuche. Y si al
hablar tienes que pensar cuál puede
ser la peor interpretación que otro
puede hacer de tus palabras, ya no
puedes ser provocativo, no puedes
asumir riesgos (…) Esto es lo que
estoy viendo en mis clases cuando
tocas un tema que tiene que ver con
la raza o el género, temas de los que
solíamos hablar hace diez años, y
sobre los que ahora cuesta hablar y
hay mucho silencio”.

Desde el punto de vista de un
psicólogo social como Haidt,

https://www.spiked-online.com/newsite/article/the-fragile-generation/
https://www.spiked-online.com/newsite/article/the-fragile-generation/


centrarse en la ayuda médica puede
ocultar una tendencia más
importante: “que en los dos o tres
últimas décadas los estadounidenses
han debilitado el desarrollo de la
resiliencia o de la fortaleza de sus
hijos” (citado en Aceprensa, 22 de
noviembre 2017).

Existe entonces un problema de
formación del carácter, que está
repercutiendo en la vida académica y
que habría que afrontar antes. Ya lo
señalaba el 21 de enero de 2008, el
papa Benedicto XVI, cuando
pronunció en Roma una memorable
conferencia sobre lo que denominó
la “emergencia educativa”, que nos
lleva a profundizar en cómo la
educación verdadera lleva a extraer
(del latín ex ducere: sacar) lo mejor
de cada uno, aunque cueste sacrificio
y el alumno no se encuentra a veces
cómodo. Decía que hay que
“encontrar el equilibrio adecuado
entre libertad y disciplina. Reglas de



comportamiento y de vida, aplicadas
día a día, también en las cosas
pequeñas para formar el carácter y
preparar para afrontar las pruebas
que no faltarán en el futuro”.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/el-miedo-y-la-
inmadurez-politicamente-correctos/

(08/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/el-miedo-y-la-inmadurez-politicamente-correctos/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-miedo-y-la-inmadurez-politicamente-correctos/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-miedo-y-la-inmadurez-politicamente-correctos/

	El miedo y la inmadurez políticamente correctos

