
opusdei.org

El matrimonio y el
paso del tiempo

La relación entre dos personas
cambia con el tiempo. Hay que
saber adaptarse a la evolución y
a las circunstancias que
modifican el modo de quererse.
La fe ayuda en este proceso.
Nuevo editorial sobre la
familia.

15/12/2015

Es una realidad que el matrimonio
viaja por diferentes etapas –desde el
“enamoramiento” hasta el amor de
benevolencia, atravesando por el



amor “maduro”–; sin embargo, el
paso del tiempo, las circunstancias
personales de cada cónyuge, las
dificultades u otros aspectos
ordinarios de la vida, no desfiguran
la esencia del vínculo matrimonial
que se origina en el mutuo
consentimiento de los cónyuges
manifestado legítimamente: “Del
matrimonio válido se origina entre
los cónyuges un vínculo perpetuo y
exclusivo por su misma naturaleza;
además, en el matrimonio cristiano
los cónyuges son fortalecidos y
quedan como consagrados por un
sacramento peculiar para los deberes
y dignidad de su estado”[i].

El consentimiento inicial de los
esposos es, por tanto, esencial en el
matrimonio, lo constituye; de tal
modo que sin él no existe. Es en ese
“sí, quiero”, manifestado
recíprocamente y en libertad, en
donde los esposos se transforman en
una realidad nueva, una unidad en la



diferencia personal; ambos, por así
decir, asumen una alianza estable –el
matrimonio– que es para toda la
vida, que será el lugar en que cada
uno busque en el bien y la felicidad
del otro su propia plenitud: sólo en el
matrimonio llegan a ser realmente
una sola carne, una sola alma.

De esta unión única, exclusiva,
perpetua, surge la ayuda mutua que
se concreta en el día a día de los
cónyuges a través de mil y un
detalles de auxilio, cuidado, interés…
Detalles que abarcan desde lo más
íntimo y espiritual hasta lo material:
un “te quiero”, una sonrisa, un
obsequio en ocasiones señaladas, un
“pasar por alto menudos roces sin
importancia que el egoísmo podría
convertir en montañas; a poner gran
amor en los pequeños servicios de
que está compuesta la convivencia
diaria”[ii]. Es decir, un desplegarse
de la persona para realizar la dádiva



total y gratuita a la que están
llamados los esposos.

La ayuda mutua propia del amor de
enamorados, que siempre busca más
porque quiere más, se dirige también
a contemplar lo que aún es
potencialidad. Al respecto dice Viktor
Frankl: “El amor es el único camino
para arribar a lo más profundo de la
personalidad de un hombre. Nadie es
conocedor de la esencia de otro ser
humano si no lo ama. Por el acto
espiritual del amor se es capaz de
contemplar los rasgos y trazos
esenciales de la persona amada:
hasta contemplar también lo que aún
es potencialidad, lo que aún está por
desvelarse y mostrarse. Todavía hay
más: mediante el amor, la persona
que ama posibilita al amado la
actualización de sus potencialidades
ocultas. El que ama ve más allá y
urge al otro a consumar sus
inadvertidas capacidades
personales”[iii].



Esos detalles, que alimentan la vida
matrimonial y que no se deben
descuidar por el paso del tiempo,
acrecientan y aquilatan el amor; son
el reflejo tangible –e ineludible en
cuanto personas necesitadas de las
manifestaciones propias del amor
humano– de la cantidad y calidad del
amor: de ese amor que puede 
desvelar las potencialidades ocultas.
No olvidemos que el amor es un
“adelantado”, es audaz, osado y
valiente hasta la temeridad por
alcanzar su culminación: hacer
mejor a la persona que ama.

Esas manifestaciones amorosas han
de estar acompañados de optimismo
–otro nombre de la esperanza
cristiana–, entendido como la
“capacidad de transformar los fallos
en oportunidades de aprendizaje y
crecimiento”[iv]. Pues el crecimiento
es el fin del aprendizaje, y esto en
todos los aspectos de la vida de una
persona.



Optimismo que ha de ir acompañado
de buenas maneras, de
agradecimiento, que es una forma de
reconocer en el otro el bien que su
presencia y amor nos proporciona;
de la capacidad de perdonar y de
pedir perdón; de sabernos frágiles y
dependientes y, por tanto,
necesitados del favor y la asistencia
del otro. Son prendas de la fidelidad
matrimonial y defensa ante los
avatares inevitables de la vida.

El Papa Francisco, en una de sus
catequesis sobre el matrimonio y la
familia proponía en tres palabras
un refugio, no exento de lucha contra
el propio egoísmo, un camino para
sostener el matrimonio: “estas
palabras son: permiso, gracias, 
perdón. En efecto, estas palabras
abren el camino para vivir bien en la
familia, para vivir en paz. Son
palabras simples, ¡pero no así
simples para poner en práctica!
Encierran una gran fuerza; la fuerza



de custodiar la casa, también a través
de miles de dificultades y pruebas; en
cambio, su falta, poco a poco abre
grietas que pueden hacerla incluso
derrumbar”[v].

Y sigue el Papa: “la primera palabra
es ¿permiso? Cuando nos
preocupamos por pedir gentilmente
también aquello que quizás
pensamos que podemos pretender,
nosotros ponemos una verdadera
protección para el espíritu de la
convivencia matrimonial y familiar.
Entrar en la vida del otro, incluso
cuando es parte de nuestra vida,
necesita la delicadeza de una actitud
que no violente, que renueve la
confianza y el respeto. La confianza,
en fin, no autoriza a dar todo por
cierto. Y el amor, mientras es más
íntimo y profundo, tanto más exige el
respeto de la libertad y la capacidad
de esperar que el otro abra la puerta
de su corazón”[vi].



Con respecto a la segunda palabra 
gracias, dice el Papa: “Ciertas veces
pensamos que estamos
transformándonos en una
civilización de los malos modales y
de las malas palabras, como si fueran
un signo de emancipación. Las
escuchamos decir tantas veces
también públicamente. La gentileza
y la capacidad de agradecer son
vistas como un signo de debilidad, y
a veces suscitan incluso
desconfianza.

Esta tendencia debe ser contrastada
en el seno mismo de la familia.
Debemos hacernos intransigentes
sobre la educación a la gratitud, al
reconocimiento: la dignidad de la
persona y la justicia social pasan por
aquí. Si la vida familiar descuida este
estilo, también la vida social lo
perderá”[vii].

Finalmente, en referencia al perdón:
“Palabra difícil, cierto, sin embargo



tan necesaria. Cuando falta,
pequeñas grietas se ensanchan –
también sin quererlo– hasta
transformarse en fosos profundos.

“Si no somos capaces de
disculparnos, quiere decir que ni
siquiera somos capaces de perdonar.
En la casa donde no se pide perdón
comienza a faltar el aire, las aguas se
estancan. Tantas heridas de los
afectos, tantas laceraciones en las
familias comienzan con la perdida de
esta palabra preciosa 
discúlpame”[viii].

A modo de conclusión, dice el Papa:
“La familia vive de esta fineza del
quererse”.

En el día a día de la convivencia
conyugal y familiar puede ser fácil 
perder las formas, por miles de
motivos: cansancio, prisas,
dificultades, un trabajo profesional
muy exigente en dedicación y
resultados, preocupaciones por los



hijos, etc.; sin embargo, no podemos
olvidar que ese otro, esa otra a quien
nos dirigimos es la persona a la que
un día libremente escogimos para
recorrer juntos el camino de la vida y
a la que nos entregamos por amor.

Evocar el pasado, esperar el futuro

A lo largo de la existencia en común,
se dan altibajos, inevitables aunque
sí superables. Es importante,
entonces, evocar el pasado, el
momento de aquel primer encuentro
único, y de la elección de esa persona
que nos parecía al principio como
excepcional e irrepetible con la que
comparto mis días. Se trata de un
imprescindible ejercicio de la
memoria afectiva, que actualiza el
cariño: porque conviene, porque
hace bien al amor entendido como
acto de la inteligencia, de la voluntad
y del sentimiento; y entonces re-
cordamos (volvemos a colocar, con
sumo cuidado, en el corazón) todos



aquellos rasgos distintivos –también
los defectos y las limitaciones– que
nos llevaron a comprometernos, a
querer “para siempre”.

También observamos y ocupamos el
presente con la disposición de ser
nosotros mismos y hacer al otro cada
día mejor, con la ilusión renovada de
reafirmar el amor para fortalecer la
unión.

Y el futuro, que nos reta con su
incertidumbre, a la vez que nos
anima con la esperanza de que todo
en nuestro andar terreno tiene como
fin la felicidad plena en el Cielo, con
la certeza de que –como decía san
Josemaría– el camino para ir al cielo
se llama... (el nombre de la mujer, o
para ella, el del marido).

En relación con esta frase del
fundador del Opus Dei, apunta Marta
Brancatisano: “una frase sencilla
como ésta, dirigida a jóvenes esposos
y padres, tiene –a pesar del tono



aparentemente romántico– una
profundidad y un sentido innovador
que invitan a reflexiones casi
inagotables. Con esa afirmación,
Josemaría Escrivá rebasa el
planteamiento que enfoca los
deberes conyugales como algo
marginal respecto de los deberes
hacia Dios. Esas palabras son el
comienzo de una superposición
sistemática de la relación con Dios y
con el cónyuge, en el sentido de que
no se puede admitir ya la hipótesis
de una vida cristiana plena a latere
de la conyugal.

“Esta perspectiva arroja una luz
nueva sobre el matrimonio, sobre el
amor humano y sobre la transmisión
de la vida. No supone normas
nuevas, sino sobre todo un nuevo
espíritu de vivir y de comprender el
valor de la vida matrimonial.
Despierta la responsabilidad
personal de los esposos, llamados a
salir del anonimato para ser actores



de una trama fundante e
insustituible en el plan de la
Providencia, como primera célula de
amor y de vida que manifiesta el
rostro del creador”[ix].

Tal es la trascendencia del amor
humano vivido en plenitud, sin
reservarnos nada, porque sabemos
que “en el ocaso de nuestra vida
seremos juzgados en el amor”, como
decía san Juan de la Cruz.

La vida conyugal está llamada a
adquirir matices insospechados que
llevan a priorizar el matrimonio por
encima de cualesquiera otras
circunstancias o realidades, en tanto
que vocación específica –humana y
sobrenatural– para cada uno de los
llamados a ese estado. Para descubrir
tales matices es necesario no solo el
amor sino el buen humor: ante los
errores que nos permiten alejarnos
de una pretendida y al mismo tiempo
inalcanzable perfección; ante las

https://akifrases.com/frase/117371
https://akifrases.com/frase/117371


situaciones adversas o los pequeños
despistes; o cuando las cosas no salen
como las habíamos planeado… saber
reírse de uno mismo, aceptar la
crítica constructiva con
agradecimiento y simpatía ayudan a
no caer en el orgullo herido, que
tanto mal hace a cualquier relación,
sea de amistad, filial o conyugal.

Buen humor también como fuente de
gozo, para saber gozarnos en el otro
y con el otro: “cuando se reconoce el
amor como el principal ámbito de
donación intersubjetiva –del don de
lo mejor de sí–, ese amor adquiere
inmediatamente la fuerza y la
belleza de lo que es sagrado. Y ese
amor es lúdico, es fuente de gozo.
Sólo en la donación del amor, el
hombre es capaz de pronunciar un tú
lleno de sentido. Un tú que designa el
reducto más sagrado e íntimo de la
persona amada”[x].



Un gozo que es posible en todos los
momentos y circunstancias de la
vida, aun en aquéllos tan dolorosos
que nos hacen rehuir de la risa, de la
contemplación de lo bello, hasta de la
apreciación de la bondad como una
realidad omnipresente. En el dolor se
manifiesta la verdad del amor. Como
le gustaba decir a san Josemaría: “no
olvides que el dolor es la piedra de
toque del Amor”[xi].

Todos los rasgos de ayuda mutua, el
valor de los pequeños y grandes
detalles, la fineza del quererse, a la
que alude el Papa Francisco, el
optimismo y el sentido del humor,
todo sin excepción, contribuye a
hacer patente la maravilla y el
asombro ante el otro. Ahí está la
grandeza y la belleza del amor
conyugal, que redunda directamente
en el bien de los hijos.

Muchas veces se ha dicho: “si el
matrimonio está bien, los hijos están



bien”. Se puede sostener que lo que
más quieren los hijos es ver el amor
–porque lo sienten, lo palpan– que se
tienen sus padres: saberse seguros,
parte de un proyecto familiar estable,
donde cada uno tiene su lugar y es
querido incondicionalmente, por el
hecho de ser hijo. El amor está en la
base de todo proceso educativo sea
familiar o académico. Por esto, es
comprensible que el primer acto
educativo para cada hijo sea el amor
entre sus padres.

“Nadie da lo que no tiene”, es decir,
si no tengo amor no puedo dar amor;
pero tampoco puedo exigirlo, y una
educación sin amor despersonaliza
pues no alcanza el núcleo central,
constitutivo de la persona. El amor 
entre los padres es original –es
anterior, es fuente, lleva siempre la
delantera–, y originante del hijo –pro-
creador o, dicho con osadía: co-
creador–; por eso, el amor de los
padres, también es originante para el



hijo, porque pone en él –desde
dentro, constitutivamente– la
capacidad de amar que es fundante
de su originalidad, de esa novedosa
personalidad que ha venido a la
existencia y se desplegará,
creativamente, en su biografía.

Hemos sido creados para donar-nos
y, de una manera especialísima, los
padres están llamados a mostrar el
amor a los hijos. Amor que se
expresa, entre otros aspectos, en la
apertura a la vida, que hace posible
engendrar y educar a los hijos, fin
propio del matrimonio; en los
desvelos para que crezcan sanos y
seguros; en guiarles y acompañarles
en la búsqueda de la felicidad,
respetando su libertad que es una de
las más grandes manifestaciones del
cariño.

Si falla el amor entre los esposos, se
quiebra el orden natural de la
entrega recíproca, que tiene como 



beneficiarios no solo a los cónyuges
sino a los hijos. Toda persona merece
sentirse querida con el amor que solo
ambos padres –varón y mujer– son
capaces de dar y transmitir.

El día de mañana los hijos serán
llamados por Dios a formar una
familia, o al celibato apostólico o a la
vida religiosa; y serán, en la mayor
parte de los casos, lo que hayan visto
en sus padres. Hoy educamos no
tanto a los médicos, ingenieros o
abogados de mañana, sino a los
hombres y mujeres que algún día
acogerán la vocación con que Dios
les busque: y serán capaces de
respeto, de amor, de generosidad y
de entrega en la medida en que lo
hayan visto en sus padres y
compartido en sus familias.

Mirar el pasado con agradecimiento,
el presente con determinación y el
futuro con esperanza, ayuda a vivir
la entrega con plenitud, aceptar el



paso del tiempo en el matrimonio
con alegría, porque es el signo de que
el amor se ha desarrollado de un
modo armónico: ha hecho posible la
transformación, el crecimiento y la
entrega de los esposos; y se ha
intentado trasmitir a los hijos, que no
necesitan regalos sino cariño.

Carolina Oquendo

[i] CIC, 1638.

[ii] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 23.

[iii] FRANKL, Viktor: El hombre en
busca de sentido, Barcelona 2004.

[iv] MAJERES, Kevin: “Mindfulness as
Practice for Purity” (https://
purityispossible.com/index.php/
mindfulness-as-practice-for-purity).

https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity
https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity
https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity


[v] Papa Francisco, Audiencia, 13-
V-2015.

[vi] Ibíd.

[vii] Ibíd.

[viii] Ibíd.

[ix] El paraíso de los enamorados
(www.es.josemariaescriva.info/
articulo/el-paraiso-de-los-
enamorados).

[x] PIRFANO LAGUNA, Iñigo: 
Ebrietas: El poder de la belleza. Ed.
Encuentro. Madrid, 2012.

[xi] San Josemaría, Camino, n. 439.

Foto de portada: Angela Rutherford
(Creative Commons)

Foto de interior: Ismael Martínez
Sánchez

https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/el-paraiso-de-los-enamorados
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/el-paraiso-de-los-enamorados
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/el-paraiso-de-los-enamorados


pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/el-
matrimonio-y-el-paso-del-tiempo/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/el-matrimonio-y-el-paso-del-tiempo/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-matrimonio-y-el-paso-del-tiempo/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-matrimonio-y-el-paso-del-tiempo/

	El matrimonio y el paso del tiempo

