
opusdei.org

El bien de los hijos:
la paternidad
responsable (II)

En el primer artículo se expuso
que los hombres colaboramos
con Dios en la concepción y
educación de los niños. Ahora,
se propone reflexionar sobre el
valor de los hijos, acogidos
como un don absoluto. Nuevo
artículo de la serie sobre el
Amor humano.

10/03/2016

La persona del hijo



El artículo precedente se asentaba
sobre la grandeza de cualquier
persona y, en concreto, de las que
más intervienen en el surgimiento y
desarrollo del ser humano.

Ahora, al ceñir nuestro tema a la
procreación, pasa a primerísimo
plano la realidad del hijo, que de
ordinario determina los diversos
comportamientos al respecto.

Y así, en el fondo de la actitud
incondicional a favor de la vida
humana late la capacidad de
apreciar que el hijo —por su sublime
condición personal y al margen de
cualquier otra circunstancia— goza
de un valor inestimable, de una
bondad constitutiva que nunca
cabría exagerar.

Análogamente, en el repudio de una
nueva vida se esconde sutil e
inconscientemente la consideración
—difusa pero operativa— de que el
hijo es un mal.



Un convencimiento cuya
enunciación explícita provoca
estupor y rechazo, pero fácil de
comprender al considerar los valores
que dominan en nuestra cultura.

Lo útil

Una mirada atenta a lo real permite
distinguir tres tipos de bienes o,
mejor, tres aspectos o dimensiones
del bien.

Los bienes útiles son los de ínfima
categoría; tienen su bondad 
doblemente fuera de sí: en la realidad
para la que sirven y, de manera
definitiva, en quienes quieren lo que
esos instrumentos hacen posible.

De ahí que, sin sufrir la menor
alteración, dejen de valer cuando ya
no existe —o cuando nadie quiere—
aquello para lo que servían: sin
cambiar ni deteriorarse, el mejor de
los destornilladores pierde toda su
utilidad si desaparecen los artefactos



unidos por tornillos; y todo el dinero
del mundo nada vale si nadie está
dispuesto a mover un dedo a cambio
de él.

Lo gozoso o placentero

También los bienes deleitables gozan
de una bondad escasa, porque
tampoco acaban de tenerla en sí: en
última instancia, su valor depende de
que alguien los quiera y decida
servirse de ellos.

Por eso, la bondad de lo que sólo es
apreciado a causa del placer o el
gozo que genera, desaparece en
cuanto nadie quiere disfrutar de ella.

En definitiva, lo útil y lo placentero
no son buenos en sí y por sí. Su valor
reside, más bien, en las personas que
los reclaman, en función de las
cuales valen o son buenos: se trata de
una bondad relativa, dependiente.

Lo digno



La persona, por el contrario, es un
bien digno o absoluto. Su bondad
radica en sí misma, en su ser-
persona, con total independencia de
cualquier circunstancia: edad, sexo,
salud, comportamiento, eficacia,
posición social…

Y así debe ser querida y apreciada:
por sí misma o absolutamente, al
margen de cualquier otra condición.

Sin duda, los bienes dignos pueden
generar satisfacción o resultar útiles,
pero no es esa su bondad 
fundamental o primera. La amistad,
por ejemplo, es fuente de gozos
incomparables y produce beneficios
múltiples. Pero no es básica y
radicalmente buena por el placer o
los servicios que engendra, sino que
se sitúa a años luz por encima de
ellos.

Podría decirse que en sí y por sí es
tan extraordinariamente buena, que 
también aporta satisfacciones y



beneficios, que ninguna otra realidad
puede proporcionar. Pero tener
amigos sólo por esas ventajas
añadidas degrada o prostituye la
amistad: la relativiza, olvidando que
su bondad es absoluta.

Una ceguera generalizada

Sin embargo, en nuestra civilización,
los bienes relativos se han impuesto
de tal modo que la misma noción de
bien digno o absoluto ha
desaparecido.

Año tras año, mis alumnos de
primero de filosofía discuten acerca
de si esta es o no útil, para acabar
decantándose a favor de su utilidad.
Su sorpresa es mayúscula cuando les
explico que, precisamente para
manifestar su superioridad y
nobleza, Aristóteles declara la
filosofía radicalmente inútil: término
que, para darme a entender,
traduzco como supra-útil, intentando



paliar la ausencia de significado de lo
digno.

De manera parecida, tras explicarles
con detalle que la filosofía no se
subordina a un objetivo ulterior, que
el filósofo sólo busca saber por saber,
casi todos lo traducen afirmando que
el filósofo conoce por el placer de
saber.

Como muchos de nuestros
contemporáneos, a veces parecen
incapaces de concebir lo bueno en y 
por sí, y no en virtud del beneficio o
satisfacción que genera. En tales
circunstancias, al no poder
comprenderla, la bondad de lo digno
“no existe”.

¿A ti te gustan los hijos?

Respecto a la procreación, el
problema surge cuando, sin plena
conciencia, la bondad del hijo tiende
a medirse con los parámetros de los



bienes inferiores, cosa nada
infrecuente.

En intervenciones públicas, al
comentar que tengo siete hijos, no es
raro que alguno de los asistentes me
pregunte: «¿A ti te gustan mucho los
niños, no?» Suelo hacer una pausa,
mirarlo fijamente unos segundos y
añadir en tono amable: «Gustarme,
gustarme, lo que verdaderamente me
gusta es el jamón. A mis hijos los 
quiero con toda el alma».

La reacción suele ser cordial, y no me
cuesta demasiado hacerles entender
que un hijo —una persona— nunca
debe convertirse en cuestión de
gustos, antojos o apetencias.

Y es que lo digno está a años luz por
encima de lo deleitable y loútil. En
rigor, se trata de bienes
inconmensurables, que nunca
deberían ponderarse en la misma
balanza. Lo digno se justifica por sí



mismo y por sí mismo debe quererse;
lo útil y deleitable, no.

En consecuencia, más aún que
conocer los criterios que rigen la
procreación responsable —que sin
duda hay que saber—, hoy resulta
imprescindible desarrollar la aptitud
—a menudo atrofiada o inexistente—
para captar con hondura la bondad
propia del hijo. Advertir que, para
traerlo al mundo, no hace falta más
razón que su sublime grandeza; y
que lo que requiere otros motivos,
serios y proporcionados, es no
procurar traerlo.

¿Existen tales motivos?

Para impedir la procreación o 
eliminar su fruto, no. Sí, en
ocasiones, para dejar de poner los
medios de los que la procreación
podría seguirse.

El hijo constituye un bien absoluto,
en la acepción más propia del



término. Pero absoluto no equivale a 
infinito. Y precisamente a causa de su
finitud, siempre lleva aparejados
ciertos males, los derivados de la
necesidad de atenderlo, que cabría
considerar ordinarios.

Ante ellos, si se ignora o desconoce la
bondad absoluta de la persona, el
hijo pasa automáticamente a
concebirse como un mal. Pero, por el
mismo motivo, lo serán también el
cónyuge, los padres, los hermanos,
los amigos…

Nos topamos con la lógica
tremendamente individualista de
Sartre, para quien «el infierno son
los otros», y la única respuesta, el
aislamiento: es decir, la soledad, el
más auténtico infierno.

La exclusión de lo digno desemboca
inevitablemente en una aporía, en
un camino ciego, sin salida. Por el
contrario, el reconocimiento del hijo
como bien absoluto, relativiza estos



males inevitables y los transforma en
ocasión de crecimiento personal.

Inconvenientes graves o
extraordinarios

Son los que ponen en juego a otra u
otras personas: peligro serio para la
madre gestante o para la subsistencia
de la familia, cargas que la salud
física o psíquica de los padres
aconseja no asumir…

En tales circunstancias, la situación
cambia… y también debe modificarse
la actitud y el comportamiento de los
posibles padres.

El criterio de fondo es el que rige
toda actuación moral: haz el bien y
evita el mal, con las exigencias
propias de cada miembro de este
enunciado.

Hacer el bien constituye el más
básico, fundamental y gozoso deber
del ser humano. Pero nadie está



obligado a poner por obra todos los
bienes que, en abstracto, pudiera
realizar. Entre otros motivos porque,
al optar por uno de ellos —una
profesión, un estado civil…—, tendrá
forzosamente que desatender todos
los bienes alternativos que, en tales
circunstancias, podría escoger y
llevar a cabo.

Por el contrario, nunca está
permitido querer positivamente un
mal o impedir, también mediante una
acción encaminada directamente a
ello, un bien. El imperativo de evitar
el mal, con el que se completa la
faceta afirmativa de la ética, no
admite excepciones.

De nuevo la bondad del hijo

Hemos realizado estas reflexiones
teniendo en el horizonte, sobre todo,
la grandeza de la persona de los
hijos, que, según afirma el Catecismo
de la Iglesia católica (núm. 1652),
citando a su vez al Vaticano II, “son el



don más excelente del matrimonio y
contribuyen grandemente al bien de
sus padres”.

Apoyados precisamente en esa
bondad íntima y constitutiva, que
nunca cabría exagerar, en lo que
atañe a la procreación conviene
distinguir dos comportamientos
opuestos, y conocer el principio que
permite distinguirlos.

a) Si existen causas proporcionadas,
es moralmente lícito no querer hacer
lo necesario para una nueva
concepción, aunque nunca con
intención anti-conceptiva, sino
meramente no-conceptiva: con otras
palabras, está permitido dejar de
querer la procreación de un nuevo
hijo y dejar de actuar en favor de
ella.

b) Pero nunca será moralmente
legítimo poner activamente
impedimentos para que el hijo llegue
a la vida (anti o contra-concepción),



pues eso equivaldría a querer
positivamente un mal —que no exista
la nueva criatura— y a obrar en
consecuencia.

Es la profunda diferencia que separa
la anticoncepción del uso adecuado
de los métodos naturales.
Divergencia que, pese a la habitual
denominación, no es sólo, ni mucho
menos, cuestión de métodos.

En definitiva, el criterio de fondo
sigue siendo la bondad absoluta del
hijo. Quienes por razones graves
deciden dejar de poner los medios
para una nueva concepción, han de
seguir considerando al hijo posible
como un gran bien, pero que no
buscarán a causa de su condición
actual.

No hacen nada positivo que se
oponga a la concepción, pero se
abstienen de poner los medios para
que un nuevo ser humano reciba la
existencia. Y si, al margen de su



voluntad, Dios los bendijera con otro
hijo, lo aceptarían sin reservas,
confiando en la infinita Bondad y
Omnipotencia divinas.

Las familias numerosas

Finalmente, la consideración de la
grandeza constitutiva de cada hijo
ayuda a entender, como asimismo
recuerda el Catecismo, que “la
sagrada Escritura y la práctica
tradicional de la Iglesia” vean “en las 
familias numerosas como un signo de
la bendición divina y de la
generosidad de los padres” (núm.
2373).

Ciertamente, existen matrimonios a
los que Dios concede pocos hijos o a
los que no otorga descendencia,
pidiéndoles entonces que encaucen
su capacidad conjunta de amar hacia
el bien de otras personas; pero,
también por lo que implica de
generosidad, la creación y el cuidado
de una familia numerosa, si tal fuera



la voluntad de Dios, es una garantía
de felicidad y de eficacia
sobrenatural (cf. Es Cristo que pasa,
n. 25).

Como afirmaba Benedicto XVI, y
quizá de manera particular en el
momento presente, las familias “con
muchos hijos constituyen un
testimonio de fe, valentía y
optimismo” (Audiencia General, 2-
XI-2005) y “dan un ejemplo de
generosidad y confianza en
Dios” (Discurso, 18-I-2009); a su vez,
el papa Francisco exclamaba: “da
alegría y esperanza vertantas
familias numerosas que acogen los
hijos como un verdadero don de
Dios” (Audiencia general,
21-01-2015).

Por otro lado, en bastantes ocasiones
Dios bendice la generosidad de esos
padres, suscitando entre sus hijos
decisiones de entrega plena a
Jesucristo y deseos de traer también



ellos al mundo numerosos hijos. Son
familias que están llenas de vitalidad
humana y sobrenatural. Además, al
llegar a la vejez, los padres se verán
de ordinario rodeados del afecto de
sus hijos y de los hijos de sus hijos.

Tomás Melendo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/el-bien-de-los-
hijos-la-paternidad-responsable-y-i/

(07/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/el-bien-de-los-hijos-la-paternidad-responsable-y-i/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-bien-de-los-hijos-la-paternidad-responsable-y-i/
https://opusdei.org/es-uy/article/el-bien-de-los-hijos-la-paternidad-responsable-y-i/

	El bien de los hijos: la paternidad responsable (II)

