opusdei.org

Ejemplos de fe (III):
David

Texto para meditar sobre la
virtud de la fe, a partir de la
vida del rey David. El monarca
Supo ponerse siempre en las
manos de Dios, también cuando
se alejo de EL

15/09/2014

El rey David ocupa un puesto
relevante en la Sagrada Escritura. A
su vida se dedican mads paginas que a
la de ningun otro personaje del
Antiguo Testamento, excepto Moisés.
Fl «es, por excelencia, el rey “segun



el corazon de Dios”, el pastor que
ruega por su pueblo y en su nombre,
aquél cuya sumision a la voluntad de
Dios, cuya alabanza 'y
arrepentimiento seran modelo de la
oracion del pueblo»[1]. Tras haber
considerado el papel de la fe en la
vida de Moisés y la profunda relacion
existente entre su confianza en Dios
y el asumir con radicalidad la propia
vocacion, el ejemplo de David puede
servirnos para apreciar, entre otros
aspectos, como la vida de fe conlleva
una actitud activa de confianzay
abandono en las manos de Dios, un
empefio por buscar sin desanimos la
mas cabal correspondencia a los
designios divinos, un esfuerzo por
recomenzar sin desaliento una y otra
vez y con nuevo brio la lucha
espiritual después de una caida en el
pecado; sin que todo esto se
confunda con un vago sentimiento
de presuncion en la valia personal o
de superficial confianza en la
misericordia divina.



En las manos de Dios

Los Libros de Samuel y Primero de
Reyes[2] describen con gran realismo
la historia de David: una vida llena
de avatares, en la que el autor
sagrado hace hincapié en que Dios
siempre le asiste y que el hijo de Jesé
se pone siempre confiadamente en
las manos de Dios, acudiendo a Fl
especialmente en los momentos de
mayor peligro. David se abandona
completamente en las manos del
Sefior, con «la certeza de que, por
mas duras que sean las pruebas,
dificiles los problemas y pesado el
sufrimiento, nunca caeremos fuera
de las manos de Dios, esas manos
que nos han creado, nos sostienen y
nos acompafan en el camino de la
vida, porque las guia un amor
infinito y fiel»[3]. Junto a esto, llama
la atencion la manera en que en
David se van cumpliendo los
designios divinos. Es ungido rey por
el profeta Samuel, porque el Sefior lo



eligid, a pesar de que en el momento
historico de su llamada era
considerado el de menor valia entre
sus hermanos, pues: «la mirada de
Dios no es como la del hombre. E1
hombre mira las apariencias pero el
Sefior mira el corazon»a
href="#_ftn4">[4]. La uncion,
ciertamente, no concedio por si
misma el trono a David: debio luchar
— poniendo siempre su confianza en
Dios — contra la oposicion de Saul y
sobrellevar muchas contradicciones
de todas partes antes de ser
aclamado y ungido, primero como
rey de Juda por su tribu y, siete afios
después, como rey de todo Israel»[5],
superando la resistencia de los
partidarios de Isbaal, hijo de Saul.
Afirma entonces el texto biblico que
«David reconocio que el Sefior lo
habia consolidado como rey de Israel
y habia encumbrado su realeza por
amor de su pueblo Israel»[6].



Si en un primer momento, por tanto,
parecia que David llegaba al trono y
establecia su reino por su valentia y
astucia, en realidad, en su historia
vemos cumplirse que «la actitud del
hombre de fe es mirar la vida, con
todas sus dimensiones, desde una
perspectiva nueva: la que nos da
Dios»[7]. La Sagrada Escritura nos
permite apreciar ademas que Dios
cuenta con las iniciativas y esfuerzos
del hombre para realizar sus
proyectos... .qué hubiera sucedido si
David, hombre de fe, hubiera
pensado que para recibir lo que Dios
le habia prometido bastaba con dejar
pasar el tiempo, o simplemente
esperar que el pueblo fuera a
aclamarle?

Hay muchos momentos de la historia
de David en los que podemos
contemplar el ejemplo de su fe
activa, que le mueve a hacer lo que
debe y a confiar en que Dios esta de
su lado asegurandole el éxito. Un



suceso bien conocido es su combate
contra Goliat, aquel gigante del
ejército filisteo de unos tres metros
de altura y bien adestrado para la
guerra. El texto biblico se detiene en
describir la corpulencia y la
armadura del filisteo y 1o
desproporcionado que resultaba que
David, hasta entonces un pastor de
ganado, inexperto en la guerra, cuya
unica arma era su honda, se
enfrentase a él. Pero el mayor
contraste radicaba en realidad en la
actitud que movia a ambos
combatientes: la soberbia del filisteo,
«que desafia al ejército del Dios
vivo»[8], choca ante la fe de David,
que sale al combate «en nombre del
Sefior de los ejércitos»[9] convencido
de que «el Sefior, que me ha librado
de las garras de leones y de 0sos, me
librara también de la mano de ese
filisteo»[10].

Es esa fe la que mueve también a
David a prepararse lo mejor que



puede para el combate: toma como
arma la honda, cuyo poder conoce
bien, y selecciona cuidadosamente
las piedras que va a lanzar. Los
medios son desproporcionados
frente al equipamiento del enemigo,
pero con ellos conseguira la victoria.
Se cumplen aqui, cabalmente, esas
palabras de san Josemaria: «Sirve a
tu Dios con rectitud, sele fiel... y no te
preocupes de nada: porque es una
gran verdad que "si buscas el reino
de Dios y su justicia, El te dard lo
demas -lo material, los medios- por
afiadidura» [11]. Por otra parte, la fe
y confianza de David en el Sefior le
llevan a valerse de toda su pericia. Es
una leccion que deja al cristiano que
debe sacar adelante las obras que
Dios pone en sus manos: porque «el
que vive sinceramente la fe, sabe que
los bienes temporales son medios, y
los usa con generosidad, de modo
heroico»[12].



David actda poniendo todos los
medios a su alcance y abandona en
las manos de Dios los resultados de
su accion. Su fe en el Sefior hace que
no pierda el animo, incluso cuando
las circunstancias adquieren tonos
dramaticos: «Las diferentes
pericopas de la Escritura, en sus
multiples alusiones, nos confirman
queinter médium montium
pertransibunt aquee (Sal 103/104, 10).
Esta certeza se opone hasta al menor
atisbo de desaliento, aunque los
obstaculos puedan llegar a las
mismas cumbres; y ese camino es el
oportuno para que nos lleguemos al
Cielo, seguros de que las aguas
divinas enjugan y también impulsan
todas nuestras limitaciones para
llegar a estar con Dios»[13].

La humildad de saber volver a Dios

Al mismo tiempo, la vida de David
refleja otro aspecto importante de
ese saberse en las manos de Dios. La



narracion biblica expone con detalle
algunos graves pecados de David de
los que, por su fe y confianza en Dios,
logré purificarse alcanzando el
perddn divino. En este sentido, tal
vez el episodio mas conocido fue su
gravisimo pecado de adulterio con
Betsabé seguido del asesinato de
Urias, su legitimo esposo[14]. Un
pecado fruto de una voluntad
apagada, que termino por torcerse y
oscurecer todo un amplio horizonte
de gracias divinas recibidas.

El Segundo libro de Samuel refiere
que estando por estallar la guerra
contra los Amonitas, David envié a su
ejército a combatir. El, sin embargo,
permanecio en Jerusalén. Poco a
poco, el texto biblico sefiala las
circunstancias que condujeron a la
caida moral de David: abandona su
deber de dirigir el ejército, como era
entonces habitual entre los reyes,
prefiriendo permanecer
holgadamente en la ciudad; trascurre



ocioso la jornada, levantandose al
atardecer y paseandose
reposadamente por el terrado;
descuida la mirada de un modo
indiscreto e imprudente; acepta la
tentacion; envia mensajeros para
informarse de la posibilidad de
actuar su proposito; y finalmente
comete el gravisimo pecado de
adulterio. A todo esto siguio todavia
otro pecado tal vez aun mayor: el
proyectar meticulosamente la
muerte del legitimo esposo de
Betsabé, Urias el hitita, uno de sus
oficiales mas leales, valiente y
generoso, enumerado entre el grupo
de los grandes héroes del reino
davidico en 2 Sam 23, 39.

El relato muestra
paradigmaticamente la
impresionante capacidad del corazon
humano de hacer el mal no obstante
las buenas disposiciones
previamente existentes y la
abundancia de dones divinos



recibidos. David actua de un modo
inaudito si consideramos la fe que
habia mostrado en el pasado; pero
dejo que la desidia y la sensualidad
corrompieran su voluntad. La
ensefianza que ofrece el texto
sagrado es palmaria: cuando se
descuida la busqueda del bien y el
progreso en la amistad con Dios, la
voluntad tiende a torcerse hasta
ensombrecer del todo la inteligencia,
llevando al hombre a cometer los
mas delictuosos desmanes. Todos los
cristianos podemos caer en este
peligro; por eso San Josemaria dejo
escrito: «No te asustes, ni te
desanimes, al descubrir que tienes
errores... {y qué errores! —-Lucha para
arrancarlos. Y, mientras luches,
convéncete de que es bueno que
sientas todas esas debilidades,
porque, si no, serias un soberbio: y la
soberbia aparta de Dios»[15].

El profeta Natan constituira el medio
del que Dios se vale para sacar al rey



de su triste situacion. Natan se valdra
de una parabola de inusitada belleza,
una de las primeras que
encontramos en la Biblia,
presentandola como un hecho real.
El profeta expone el caso de un
hombre rico que tenia ovejasy
bueyes en abundancia pero que, para
agasajar a un huésped, no queriendo
hacer uso de sus haberes, quita a un
hombre misero de la ciudad lo unico
que tenia y amaba, una corderilla
que era para él como una hija[16].
Ante la indignacion de David, Natan
le hara ver al rey que él era ese
hombre rico, que habia abusado de
la confianza de Urias y le habia
despojado de su mayor bien. David
no podra menos que reconocer su
grave pecado y la enorme injusticia
que habia cometido: «He pecado
contra el Sefior»[17]. Se ha de afadir
que algo que llama particularmente
la atencion en la recriminacion de
Natan es la noble delicadeza, que no
desdibuja la claridad, con que el



profeta hizo comprender al rey el
gravisimo mal que habia cometido,
moviéndolo asi a una verdadera y
sentida compuncion.

Con sus palabras, Natan logra
despertar la conciencia y la fe de
David, y le anima a buscar el perdon
divino, que se le otorga al confesar su
pecado ante el Sefior. Fue el inicio de
una nueva existencia, que llevo al
rey a acercarse aun mas al Dios de
Israel. Nos encontramos ante un
ejemplo vivo de como en el camino
hacia la santidad, si importante es
luchar para no caer, maslo es el no
quedarse en el suelo[18]. Segun una
antigua tradicion, el dolor
manifestado por David ante la
conciencia de su pecado ha quedado
reflejado en el Sal 50, conocido como
el salmo Miserere. En esta plegaria, si
por una parte el salmista reconoce
con verdadero dolor el mal cometido,
confiesa su pecado por lo que supone
de ofensa a Dios y se dirige a Fl



pidiéndole que por su bondad y
misericordia lo purifique[19]; por
otra, muestra plenamente su
confianza en la misericordia divina,
pues reconoce que la gracia de Dios
es mas fuerte que su miseria[20], y
hace una propdsito firme y decidido:
se compromete, como manifestacion
de su sincero arrepentimiento, a
cambiar de vida y a ensefiar a los
hombres los caminos de Dios para
que se conviertan[21].

El Salmo refleja bien cual debid de
ser la disposicion interior de David
cuando percibio con claridad la
magnitud de su pecado. No penso
que estuviera todo perdido. No dejo
que su caida le mantuviera alejado
de Dios, sino que le llevo a buscar la
misericordia divina, sabiendo que
era mucho mas grande que su
pecado, por terrible que fuera. Un
ejemplo que ofrece la Escritura para
nuestras vidas, para nuestras
pequerieces y debilidades, que la



soberbia se empefia en hacer
grandes. «En este torneo de amor no
deben entristecernos las caidas, ni
aun las caidas graves, si acudimos a
Dios con dolor y buen propdsito en el
sacramento de la Penitencia. El
cristiano no es un maniaco
coleccionista de una hoja de servicios
inmaculada»[22]. Tantas veces somos
nosotros mismos, por asi decir, los
que no estamos dispuestos a
perdonarnos, porque nos gustaria no
fallar, ser perfectos, intachables.

El Sefior nos quiere como somos. Por
eso «Fl siempre nos espera, nos ama,
nos ha perdonado con su sangre y
nos perdona cada vez que acudimos
a Fl a pedir el perdén»[23]. El es
nuestro Padre, que nos conoce mejor
que nosotros mismos y responde a
nuestra debilidad con su infinita
paciencia; de hecho, el camino hacia
la santidad «es como un didlogo
entre nuestra debilidad y la
paciencia de Dios, es un didlogo que



silo hacemos, nos da esperanza»[24].
Dios no quiere que pactemos con
nuestras faltas: desea y nos ayuda
para que caminemos por los caminos
de la vida interior con garbo, con
soltura, sin tener miedo a caer
porque nos sabemos en sus manos,
prontas a perdonarnosy a
bendecirnos; porque sabemos que, si
caemos, con su gracia que nunca nos
faltard podemos volver a levantarnos
y a caminar mejor que antes. Por eso,
«la paciencia de Dios debe encontrar
en nosotros la valentia de volver a El,
sea cual sea el error, sea cual sea el
pecado que haya en nuestra
vida»[25].

De todo esto nos da ejemplo David,
que sabe ofrecer al Sefior lo que Fl
mas desea: «un corazon
contrito»[26], amante, totalmente
dirigido a él, que ponga en él su
confianza. Todos los creyentes
podemos volver hacia ese rey bhiblico
que, con todas sus debilidades, supo



ser «un orante apasionado, un
hombre que sabia lo que quiere decir
suplicar y alabar»[27].

Antonio Aranda - Miguel Angel Tabet

[1] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2579.

[2] Cfr. concretamente de 1 Sam 16 a
1 Re 2,12. Cfr. también 1 Cr 10-29y
Sir 7, 1-11.

[3] Benedicto XVI, Audiencia general,
15-11-2012.

[4] 1 Sam 16, 7.
[5] Cf2 Sam 2, 4; 5, 3.
[6] 2 Sam 5, 12.

[7] San Josemaria,Es Cristo que pasa,
n. 46.



[8]1 Sam 17, 26. 36.

[9] 1 Sam 17, 46.

[10] 1 Sam 17, 37.

[11] San Josemaria, Camino, n. 472.
[12] San Josemaria, Forja, n. 525.

[13] Mons. Javier Echevarria, Carta
pastoral con ocasion del "Afio de la
fe", 29-1X-2012, n. 6.

[14] Cfr. 2 Sam 11.

[15] San Josemaria, Forja, n. 181.
[16] Cfr. 2 Sam 12, 1-14.

[17] 2 Sam 12, 14.

[18] Cfr. Francisco, El nombre de Dios
es misericordia, Planeta-Testimonio,
Barcelona 2016, p. 72.

[19] Cfr. Sal 50, 3-9.

[20] Cfr. Sal 51 (50), 9-14.



[21] Cfr. Sal 51 (50), 15-18.

[22] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 75.

[23] Francisco, Regina coeli. Plaza de
San Pedro. II Domingo de Pascua o de
la Divina Misericordia, 7 de abril de
2013.

[24] Francisco, Homilia en la Basilica
de San Juan de Letran. II Domingo de
Pascua o de la Divina Misericordia, 7
de abril de 2013. Para la toma de
posesion de la catedra del Obispo de
Roma.

[25] Ibidem.
[26] Sal 51 (50), 19.

[27] Benedicto XVI, Audiencia
general, Plaza de san Pedro, 22 de
junio de 2011.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/ejemplos-de-
fe-david/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/ejemplos-de-fe-david/
https://opusdei.org/es-uy/article/ejemplos-de-fe-david/
https://opusdei.org/es-uy/article/ejemplos-de-fe-david/

	Ejemplos de fe (III): David

