
opusdei.org

Efectos secundarios
de una pandemia

Artículo escrito por el Vicario
regional del Opus Dei, Carlos
Ma. González, para la Revista
digital del IEEM "Hacer
empresa".

30/03/2020

Escribo estas líneas el 19 de marzo,
cuando el COVID-19 aún sigue
creciendo. Todavía no se han tomado
las medidas más radicales, pero ya
nos ha llevado a guarecernos en
nuestras casas, provocando una
dispersión física y un aislamiento



paradójicamente compatibles con
estar todos pensando y hablando de
lo mismo.

A fines de febrero The Lancet publicó
un trabajo importante sobre los
efectos de las cuarentenas: “The
psychological impact of quarantine
and how to reduce it: rapid review of
the evidence”. Analiza las epidemias
de SARS en 2003 en China y en
Canadá, y las que hubo en África del
Este durante el ébola. Del estudio
resulta que hay tres efectos comunes
de los que no se suele hablar y que
no son superables con ejercicios de
higiene psicológica: el miedo, el
estigma y el sentido de culpa.

El virus nos golpea con la sensación
de que somos vulnerables, porque ni
nuestras costumbres ni nuestros
sistemas sanitarios estaban
preparados para algo así, en un siglo
en que pensábamos que lo

https://www.thelancet.com/journals/lancet/article/PIIS0140-6736(20)30460-8/fulltext
https://www.thelancet.com/journals/lancet/article/PIIS0140-6736(20)30460-8/fulltext
https://www.thelancet.com/journals/lancet/article/PIIS0140-6736(20)30460-8/fulltext
https://www.thelancet.com/journals/lancet/article/PIIS0140-6736(20)30460-8/fulltext


tecnológico iba a estar muy por
encima de lo biológico.

Es algo nuevo para esta generación.
En nuestro país llevamos ya varias
décadas en democracia y sin
conflictos violentos. Ha habido
desastres meteorológicos, más o
menos graves, pero bastante
localizados y con relativamente
pocos fallecidos. Y ahora nos
encontrarnos con una pandemia que
está afectando a todo el país, a todas
las personas que tenemos alrededor.
Por primera vez, desde hace mucho
tiempo, existe un miedo
generalizado.

El miedo ha sido siempre normal:
peligros inminentes de guerras,
enfermedades que tenían poca
curación, fallecimientos a los 70 años
como media. Pero no había un miedo
generalizado, porque esos riesgos
eran más o menos previsibles y se
organizaban las cosas contando con



ello. En nuestra sociedad del
bienestar nos creíamos que todo lo
que ocurría estaba en nuestras
manos, estaba controlado.

Pero, además, el mal del virus —
como todo mal— genera no solo
miedo, sino también la necesidad de
encontrar un culpable: los chinos y
su costumbre de comer animales
salvajes, la globalización, la falta de
previsión y de coordinación del
gobierno, la negligencia de una
persona al concurrir a una fiesta
numerosa. A mediados de marzo
todavía no tenemos datos suficientes
para hacer una descomposición
analítica de la cadena de errores que
ha provocado la aparición de la
pandemia. Pero esos datos y ese
análisis siempre estarán por detrás
del tremendo desafío que supone
encarar el dolor, el sufrimiento y la
muerte. El estigma de buscar un
responsable no es otra cosa que el
recurso al chivo expiatorio de los



antiguos sacrificios. Manifiesta la
tendencia universal a descargar en
una víctima de recambio la violencia
acumulada, cuando lo
supuestamente razonable es una
descomposición casi infinita de
causas.

El artículo de The Lancet señalaba
que el tercero de los efectos
secundarios de las cuarentenas
puede ser el sentido de culpa: pensar
en la eventual responsabilidad que
se he tenido en la propagación de la
enfermedad, porque no tomé
precauciones a tiempo, porque no
me di cuenta con contundencia del
peligro. La responsabilidad por
negligencia se eleva por una escalera
de remordimientos que Fernando
Savater llama “el descontento que
sentimos con nosotros mismos
cuando hemos empleado mal la
libertad, es decir, cuando la hemos
utilizado en contradicción con lo que
de veras queremos como seres



humanos”. Esta es la gran
vulnerabilidad que tiene que ser
vencida. Porque creíamos que era
fácil vivir conforme a una ética del
“no hacer daño”. Ahora descubrimos
que podemos haber hecho un daño.
No hemos podido/querido elegir lo
que más convenía a la sociedad y, a
largo plazo, a nosotros mismos.
¿Todavía es posible la alegría cuando
hay un sentimiento de culpa?
Necesitamos una mano que nos
saque del laberinto analítico de las
posibles negligencias y omisiones. En
este sentido, la fe nos ayuda porque,
junto con el reconocimiento de haber
sido negligentes u omisos, nos
sabemos bajo la mirada
misericordiosa de Dios. El sentido de
culpa es un indicio de que ha habido
eso que la tradición judeo-cristiana
llama deseo de expiación y es el
primer paso para recuperar la paz.

En el fondo de estas consecuencias
psicológicas está el miedo a la



muerte. Hace un siglo, o incluso
menos, la gente, en cualquier parte
del mundo, estaba familiarizada con
la posibilidad de la muerte. Había
menos medios sanitarios para
solucionar enfermedades, había
guerras, etc. Se tenía conciencia real
y cercana de la muerte. Ahora parece
como si fuera algo inadmisible. Es
frecuente que, cuando fallece una
persona de 80 años, se llegue a decir
“pero si solo tenía…”.

El problema más importante de
nuestra sociedad es que se ha
perdido el sentido de la vida y, por lo
tanto, la cercanía con la muerte. La
secularización (la pérdida del sentido
de lo sagrado) nos ha llevado a
olvidar que no somos inmortales,
que estamos en esta tierra de paso…
¿Para qué? Buena pregunta: la
fundamental. La fe cristiana ayuda a
dar un sentido a la vida y responde
que estamos unos años (70, 80, los
que sean) para merecernos la



eternidad. La muerte es el final de
nuestro esfuerzo por llegar al cielo.

Entonces, con esta perspectiva, se
puede entender que esa persona
querida fallecida ha llegado a su
meta y estará gozando de Dios, y nos
ayuda a mitigar los efectos
secundarios como el miedo, el
estigma y el sentido de culpa.

Siempre nos tranquiliza saber que
Dios es un Padre que quiere que
todos nos salvemos, y nos da los
medios para conseguirlo. Sin duda,
aun viviendo con esta esperanza de
una vida eterna, hay siempre un
sentimiento de tragedia por la
pérdida de los seres queridos. Pero,
aun en estos casos dolorosos, no se
puede perder de vista que la muerte
es un paso para lo que estamos
llamados: la inmensa felicidad del
cielo.

Por todo esto, un momento trágico
como el que estamos viviendo nos



lleva a redescubrir nuestra
humanidad limitada, nuestros
sentimientos, el valor de la ayuda
mutua y, si reflexionamos bien, el
sentido de la vida.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/efectos-
secundarios-de-una-pandemia/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/efectos-secundarios-de-una-pandemia/
https://opusdei.org/es-uy/article/efectos-secundarios-de-una-pandemia/
https://opusdei.org/es-uy/article/efectos-secundarios-de-una-pandemia/

	Efectos secundarios de una pandemia

