
opusdei.org

Desprendimiento
(Voz del diccionario
de san Josemaría)

Voz «Desprendimiento» del
diccionario de San Josemaría
Escrivá de Balaguer, que
aborda la predicación del
fundador del Opus Dei sobre
esta virtud.

01/11/2025

1. Actitud cristiana hacia los bienes
materiales: apreciar los dones
recibidos y desprendimiento. 

2. Amor al espíritu de pobreza. 



3. Amor auténtico por los pobres. 

4. Desprendimiento, espíritu de
servicio y contribución al progreso
social. 

5. Desprendimiento de uno mismo.

"Frente de Madrid. Una veintena de
oficiales, en noble y alegre
camaradería. Se oye una canción, y
después otra y más. Aquel tenientillo
del bigote moreno sólo oyó la
primera: Corazones partidos yo no
los quiero; y si le doy el mío, lo doy
entero. «¡Qué resistencia a dar mi
corazón entero!» –Y la oración brotó,
en cauce manso y ancho" (C, 145).

Este punto de Camino puede
constituir una buena introducción a
la exposición de la virtud del
desprendimiento en san Josemaría,
ya que pone de relieve, de una parte,



que el desprendimiento hace
referencia al corazón, y por tanto, al
amor; y, de otra, que tiene
implicaciones en todas las
dimensiones de la vida humana,
desde las materiales hasta las
espirituales.

1. Actitud cristiana hacia los
bienes materiales: apreciar
los dones recibidos y
desprendimiento

En la Cart. Enc. Centesimus Annus, el
papa Juan Pablo II se refiere al
fenómeno del consumismo como un
estilo de vida que "mantiene una
persistente orientación hacia el
«tener» en detrimento del «ser»". En
su condena de esta nueva y sutil
forma de materialismo, el Papa
preveía ya de algún modo la seria
crisis económica que el mundo
entero sufriría en los años 2008 y
siguientes. 



En gran parte, la causa principal de
esa crisis económica global radica en
la actitud consumista, extendida
sobre todo en los países avanzados,
en los que la acumulación ilimitada
de riqueza se convierte en el fin
último y en la razón de ser de la vida
terrena. Esta actitud conduce a la
confusión de "los criterios que
permiten distinguir correctamente
las nuevas y más elevadas formas de
satisfacción de las nuevas
necesidades humanas, que son un
obstáculo para la formación de una
personalidad madura" (CA, 36). 

Como un antídoto al consumismo es
necesario crear "estilos de vida, a
tenor de los cuales la búsqueda de la
verdad, de la belleza y del bien, así
como la comunión con los demás
hombres para un crecimiento común
sean los elementos que determinen
las opciones del consumo, de los
ahorros y de las inversiones" (CA,
36).



No es coincidencia que un fuerte
aliado de Juan Pablo II en su lucha
contra los perniciosos efectos del
consumismo en el mundo moderno
fuera alguien que él mismo canonizó
el 6 de octubre de 2002 y al que llamó
"el santo de la vida ordinaria", san
Josemaría Escrivá de Balaguer. En
sus escritos y predicación oral, san
Josemaría aconsejaba siempre a los
cristianos que encontraran el
equilibrio entre "amar
apasionadamente el mundo" y estar
desprendido de los bienes terrenos. 

Solía advertir a aquellos que viven
en medio del mundo sobre el doble
peligro de un desprecio de las
realidades creadas, de una parte, y el
apegamiento a ellas, de otra. En la
homilía que pronunció en el Campus
de la Universidad de Navarra el 8 de
octubre de 1967, señalaba lo que es
signo de una auténtica espiritualidad
cristiana y laical, usar los bienes
materiales con actitud de servicio y



en conformidad con el designio de
Dios: "Lo he enseñado
constantemente con palabras de la
Escritura Santa: el mundo no es
malo, porque ha salido de las manos
de Dios, porque es criatura suya,
porque Yahvé lo miró y vio que era
bueno (cfr. Gen 1, 7 ss.). Somos los
hombres los que lo hacemos malo y
feo, con nuestros pecados y nuestras
infidelidades. No lo dudéis, hijos
míos: cualquier modo de evasión de
las honestas realidades diarias es
para vosotros, hombres y mujeres
del mundo, cosa opuesta a la
voluntad de Dios" (CONV, 114).

Es obvio que el antídoto a esa forma
moderna de materialismo llamada
"consumismo" no consiste en una
versión modernizada del
maniqueísmo, esa antigua filosofía
que consideraba la materia
intrínsecamente mala. Nada más
lejos del espíritu cristiano y de san
Josemaría, que acuñó la expresión



"materialismo cristiano": "No hay
otro camino, hijos míos: o sabemos
encontrar en nuestra vida ordinaria
al Señor, o no lo encontraremos
nunca. Por eso puedo deciros que
necesita nuestra época devolver a la
materia y a las situaciones que
parecen más vulgares su noble y
original sentido, ponerlas al servicio
del Reino de Dios, espiritualizarlas,
haciendo de ellas medio y ocasión de
nuestro encuentro continuo con
Jesucristo. El auténtico sentido
cristiano que profesa la resurrección
de toda carne se enfrentó siempre,
como es lógico, con la
desencarnación, sin temor a ser
juzgado de materialismo. Es lícito,
por tanto, hablar de un materialismo
cristiano, que se opone audazmente
a los materialismos cerrados al
espíritu" (CONV, 114-115).

Materialismo cristiano significa
considerar los bienes materiales
como medios y no como fines en sí



mismos. Significa dar el valor
adecuado a los bienes de la tierra
como venidos de las manos de Dios
para ser utilizados en beneficio del
desarrollo humano integral, en el
desarrollo de todos y cada uno de los
hombres.

El antídoto al consumismo, al culto a
los bienes materiales, no es la
pobretería o el rechazo del legítimo
disfrute de las comodidades que la
tecnología moderna puede
proporcionar a los hombres y las
mujeres que están en medio del
mundo. Lo que se opone al
consumismo es el espíritu de
desprendimiento. San Josemaría
describe el desprendimiento con
detalles gráficos: "El
desprendimiento que predico,
después de mirar a nuestro Modelo,
es señorío; no clamorosa y llamativa
pobretería, careta de la pereza y del
abandono" (AD, 122).



El materialismo cristiano no lleva a
despreciar el consumo de bienes,
sino que mueve a cuidar de los que
poseemos y a emplearlos en bien de
los demás, sintiéndonos a la vez
"señores del mundo" y
"administradores fieles de Dios" (cfr.
AD, 122).

2. Amor al espíritu de
pobreza

Las enseñanzas de san Josemaría
acerca del verdadero espíritu de
pobreza impulsan a los cristianos a
actuar con soltura, con libertad
interior y sin actitudes
esquizofrénicas, al disponer de los
bienes materiales. En una entrevista
que concedió a la revista española
Telva (1–II–1968), explicaba: "Todo
cristiano corriente tiene que hacer
compatibles, en su vida, dos aspectos
que pueden a primera vista parecer
contradictorios. Pobreza real, que se
note y se toque –hecha de cosas



concretas–, que sea una profesión de
fe en Dios, una manifestación de que
el corazón no se satisface con las
cosas creadas, sino que aspira al
Creador, que desea llenarse de amor
de Dios, y dar luego a todos de ese
mismo amor. Y, al mismo tiempo, ser
uno más entre sus hermanos los
hombres, de cuya vida participa, con
quienes se alegra, con los que
colabora, amando el mundo y todas
las cosas buenas que hay en el
mundo, utilizando todas las cosas
creadas para resolver los problemas
de la vida humana, y para establecer
el ambiente espiritual y material que
facilita el desarrollo de las personas
y de las comunidades" (CONV, 110).

San Josemaría criticó siempre la
"mística ojalatera", la "mística del
ojalá", de la añoranza de situaciones
diversas de las que a cada uno le toca
vivir o de asumir como modélicos
modos de comportamiento
adecuados para otros caminos pero



no para el propio. Lo que, en el
terreno del desprendimiento y de la
pobreza, pudiera llevar a los laicos,
llamados a vivir en medio del mundo
y en las condiciones habituales entre
sus iguales, a mirar como ideales
estilos de vida propios de los
religiosos, pero inaplicables a su
situación. Esto, obviamente, podía
crear sentimientos de inquietud y, en
última instancia, de admiración
ineficaces. 

San Josemaría predicó siempre que
el desprendimiento y la pobreza
debían ser, también entre los
cristianos corrientes, reales y
verdaderos, pero no como impuestos
desde fuera, sino como algo que
brota de dentro, informando afectiva
y efectivamente el propio
comportamiento: "A veces se
reflexiona sobre la pobreza cristiana,
teniendo como principal punto de
referencia a los religiosos, de los que
es propio dar siempre y en todo lugar



un testimonio público, oficial: y se
corre el riesgo de no advertir el
carácter específico de un testimonio
laical, dado desde dentro, con la
sencillez de lo ordinario" (CONV,
110). Y con la eficacia de lo ordinario.

Citamos como ejemplo unas palabras
dirigidas a las madres de familia en
relación con el uso de los bienes
materiales en el hogar: "Sacrificio:
ahí está en gran parte la realidad de
la pobreza. Es saber prescindir de lo
superfluo, medido no tanto por
reglas teóricas cuanto según esa voz
interior, que nos advierte que se está
infiltrando el egoísmo o la
comodidad indebida. Confort, en su
sentido positivo, no es lujo ni
voluptuosidad, sino hacer la vida
agradable a la propia familia, y a los
demás, para que todos puedan servir
mejor a Dios" (CONV, 111).



3. Amor auténtico por los
pobres

San Josemaría conocía lo que
significaba trabajar con los
miembros más pobres y miserables
de la sociedad. Cuando era un joven
sacerdote en Madrid a finales de la
década de los años veinte y principio
de los treinta, pasó horas Incontables
sirviendo las necesidades de los
pobres y enfermos en los suburbios
de la capital. Solían acompañarle
estudiantes universitarios porque
esas visitas eran también un medio
de hacer crecer en esos jóvenes la
virtud de la caridad. Allí, como antes
en el hogar de sus padres, vio muy
claramente que el desprendimiento
es sobre todo una actitud espiritual,
por lo que no nace sólo de la
ausencia de bienes materiales. 

Para ilustrar esta idea de que el
desprendimiento es la esencia del
espíritu de pobreza, solía contar la



historia de un mendigo que estaba
desordenadamente apegado a su
cuchara de peltre: "Hace muchos
años –más de veinticinco– iba yo por
un comedor de caridad, para
pordioseros que no tomaban al día
más alimento que la comida que allí
les daban. Se trataba de un local
grande, que atendía un grupo de
buenas señoras. Después de la
primera distribución, para recoger
las sobras acudían otros mendigos y,
entre los de este grupo segundo, me
llamó la atención uno: ¡era
propietario de una cuchara de peltre!
La sacaba cuidadosamente del
bolsillo, con codicia, la miraba con
fruición, y al terminar de saborear su
ración, volvía a mirar la cuchara con
unos ojos que gritaban: ¡es mía!, le
daba dos lametones para limpiarla y
la guardaba de nuevo satisfecho
entre los pliegues de sus andrajos.
Efectivamente, ¡era suya! Un
pobrecito miserable, que entre
aquella gente, compañera de



desventura, se consideraba rico" (AD,
123).

Frente a ese hecho, evocaba el de
una dama de buena fortuna que
usaba sus bienes con generosidad y
los entregaba sin gastar apenas nada
en sí misma: "Conocía yo por
entonces –prosigue la homilía– a una
señora, con título nobiliario, Grande
de España. Delante de Dios esto no
cuenta nada: todos somos iguales,
todos hijos de Adán y Eva, criaturas
débiles, con virtudes y defectos,
capaces –si el Señor nos abandona–
de los peores crímenes. Desde que
Cristo nos ha redimido, no hay
diferencia de raza, ni de lengua, ni de
color, ni de estirpe, ni de riquezas...:
somos todos hijos de Dios. Esta
persona de la que os hablo ahora,
residía en una casa de abolengo, pero
no gastaba para sí misma ni dos
pesetas al día. En cambio, retribuía
muy bien a su servicio, y el resto lo
destinaba a ayudar a los



menesterosos, pasando ella misma
privaciones de todo género. A esta
mujer no le faltaban muchos de esos
bienes que tantos ambicionan, pero
ella era personalmente pobre, muy
mortificada, desprendida por
completo de todo. ¿Me habéis
entendido? Nos basta además
escuchar las palabras del Señor:
bienaventurados los pobres de
espíritu, porque de ellos es el reino
de los cielos" (AD, 123).

El desprendimiento se manifiesta, en
suma, en el personal espíritu de
mortificación y en la conciencia de
que somos administradores de los
bienes materiales y espirituales que
Dios nos concede en beneficio de los
demás. 

San Josemaría animó a establecer
incontables iniciativas por todo el
mundo para aliviar los sufrimientos
de los pobres y desfavorecidos:
hospitales, clínicas médicas, cursos



de formación para jóvenes sin
escuela, centros de día, escuelas
agrarias para los hijos de los
pequeños agricultores y muchas
otras obras de misericordia corporal
y espiritual. A través de un constante
y perseverante trabajo de difusión de
la doctrina social de la Iglesia, fue
capaz de movilizar a muchas
personas para ejercer una honda
opción preferencial por los pobres. Y
así, ya antes de que frases como
"responsabilidad social corporativa"
o "proyecto social" se empezaran a
poner de moda en el mundo de los
negocios, la predicación de san
Josemaría había llevado a
empresarios y ejecutivos a tomar
conciencia de que debían afrontar su
trabajo de forma que constituyera
una labor de progreso social. En esta
línea –es sólo un ejemplo entre otros–
el IESE, considerado una de las
mejores business schools del mundo,
tiene como uno de sus rasgos
distintivos el constante recuerdo, a



los empresarios que participan en
sus programas de formación, de su
responsabilidad de trabajar por el
bien común de la sociedad y no
exclusivamente por el máximo
beneficio (cfr. VILLEGAS, 2008, pp.
360-370).

4. Desprendimiento, espíritu
de servicio y contribución al
progreso social

Para san Josemaría, la razón última
del espíritu de desprendimiento
consiste en facilitar que la persona
ame cada vez más a Dios y, al
acercarse a Dios, aprenda a amar. Un
amor desordenado a las criaturas
debilita el amor a Dios. La santidad
personal, que no es otra cosa que
amar a Dios con toda la mente, con
todo el corazón, con todas las
fuerzas, entraña un esfuerzo durante
toda la vida por evitar un
desordenado amor a los bienes
creados y, en última instancia, a uno



mismo: "Hemos de exigirnos en la
vida cotidiana, con el fin de no
inventarnos falsos problemas,
necesidades artificiosas, que en
último término proceden del
engreimiento, del antojo, de un
espíritu comodón y perezoso.
Debemos ir a Dios con paso rápido,
sin pesos muertos ni impedimentas
que dificulten la marcha.
Precisamente porque no consiste la
pobreza de espíritu en no tener, sino
en estar de veras despegados,
debemos permanecer atentos para
no engañarnos con imaginarios
motivos de fuerza mayor. Buscad lo
suficiente, buscad lo que basta. Y no
queráis más. Lo que pasa de ahí, es
agobio, no alivio; apesadumbra, en
vez de levantar (San Agustín, Sermo
85, 6)" (AD, 125).

Es esa la razón por la que el espíritu
de desprendimiento lleva a los
cristianos a servir mejor a Dios y a
los demás: "El verdadero



desprendimiento lleva a ser muy
generosos con Dios y con nuestros
hermanos; a moverse, a buscar
recursos, a gastarse para ayudar a
quienes pasan necesidad. No puede
un cristiano conformarse con un
trabajo que le permita ganar lo
suficiente para vivir él y los suyos: su
grandeza de corazón le impulsará a
arrimar el hombro para sostener a
los demás, por un motivo de caridad,
y por un motivo de justicia, como
escribía San Pablo a los de Roma: la
Macedonia y la Acaya han tenido a
bien hacer una colecta para socorrer
a los pobres de entre los santos de
Jerusalén. Así les ha parecido, y en
verdad obligación les tienen. Porque
si los gentiles han sido hechos
partícipes de los bienes espirituales
de los judíos, deben también aquellos
hacer partícipes a estos de sus bienes
temporales (Rm 15, 26-27) (AD, 126).



5. Desprendimiento de uno
mismo

Cuanto venimos diciendo pone de
manifiesto que si bien la virtud del
desprendimiento hace referencia a la
actitud frente a los bienes materiales,
no se reduce a este campo. Teniendo
su raíz en la actitud del corazón,
implica ante todo desprendimiento
de uno mismo, superación del
egoísmo, de la tendencia a vivir en
torno a la propia persona y a valorar
ante todo y sobre todo lo propio.

San Josemaría explicó ampliamente
esta dimensión del desprendimiento,
poniendo como ejemplo el
desprendimiento del propio parecer,
sabiendo rectificar y respetando las
opiniones de los demás. Entre los
testimonios recogidos por la
Postulación en su proceso de
canonización se encuentran varios
que testifican la sencillez y
sinceridad con que cambiaba su



opinión cuando se daba cuenta de
que había cometido un error. Una de
las mujeres que formaron parte de la
Asesoría Central fue testigo de cómo
san Josemaría sabía rectificar.
"Perdonad, me equivoqué; –no
vacilaba en decir– me faltaba un dato
y ahora, al tenerlo, pienso de otra
manera". "Os aseguro que rectificar
quita lo agrio del alma", comentó en
otra ocasión (Artículos del
Postulador, 1058).

El respeto al parecer de los demás y
la apertura a opiniones opuestas en
materias dejadas a la libre discusión
es, por lo demás, clave en el espíritu
de libertad que estaba tan metido en
el corazón de san Josemaría. Al
comentar este sentido de libertad,
decía: "Como consecuencia del fin
exclusivamente divino de la Obra, su
espíritu es un espíritu de libertad, de
amor a la libertad personal de todos
los hombres. Y como ese amor a la
libertad es sincero y no un mero



enunciado teórico, nosotros amamos
la necesaria consecuencia de la
libertad: es decir, el pluralismo. En el
Opus Dei el pluralismo es querido y
amado, no sencillamente tolerado y
en modo alguno dificultado" (CONV,
67).

La humildad de estar desprendido de
las opiniones personales capacita al
cristiano a estar verdaderamente
unido a todos en la misma fe, a pesar
de la diversidad en las convicciones
políticas, económicas, culturales y
sociales. Como san Josemaría
explicaba: "Un verdadero cristiano
no piensa jamás que la unidad en la
fe, la fidelidad al Magisterio y a la
Tradición de la Iglesia, y la
preocupación por hacer llegar a los
demás el anuncio salvador de Cristo,
esté en contraste con la variedad de
actitudes en las cosas que Dios ha
dejado, como suele decirse, a la libre
discusión de los hombres. Más aún,
es plenamente consciente de que esa



variedad forma parte del plan
divino, es querida por Dios que
reparte sus dones y sus luces como
quiere. El cristiano debe amar a los
demás, y por tanto respetar las
opiniones contrarias a las suyas, y
convivir con plena fraternidad con
quienes piensan de otro
modo" (ibidem).

El desprendimiento, tal y como san
Josemaría lo entendía, va más allá de
dar un valor adecuado a los bienes
materiales. También significa tener
una alta estima por las opiniones de
los otros y la humildad de estar
despegado de la propia opinión. El
desprendimiento era para él, en
conclusión, un antídoto tanto para la
concupiscencia de los ojos como para
la soberbia de la vida.

Bibliografía: AD, 110-126; C, 147-158;
CONV, 113-123; Juan Pablo II, Cart.
Enc. Centesimus annus, 1991;
Bernardo M. Villegas, “El desarrollo



de las sociedades”, Romana. Boletín
de la Prelatura de la Santa Cruz y
Opus Dei, 47 (2008), pp. 360-370.

Bernardo M. VILLEGAS

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/
desprendimiento-diccionario-
josemaria-escriva-balaguer/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/desprendimiento-diccionario-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-uy/article/desprendimiento-diccionario-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-uy/article/desprendimiento-diccionario-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-uy/article/desprendimiento-diccionario-josemaria-escriva-balaguer/

	Desprendimiento (Voz del diccionario de san Josemaría)
	1. Actitud cristiana hacia los bienes materiales: apreciar los dones recibidos y desprendimiento
	2. Amor al espíritu de pobreza
	3. Amor auténtico por los pobres
	4. Desprendimiento, espíritu de servicio y contribución al progreso social
	5. Desprendimiento de uno mismo


