opusdei.org

Desde la religion del
pueblo

Presentamos el articulo "Desde
la religion del pueblo. Una
reflexion sobre San Josemaria
Escriva de Balaguer" escrito por
el Prof. Alberto Methol Ferré y
publicado en la Revista
Soleriana en el n° 31-32.

16/05/2014

Ocasion para entrever algo del Padre
Josemaria Escriva es el trato con
personas que se sienten
comprometidas con su apostolado,
con su vision del quehacer cristiano



en el mundo. En mi experiencia, ese
trato es relativamente reciente,
nuevo. Y en una vida que, sin ser
todavia demasiado extensa, esta lejos
de ser corta.

Una primera familiaridad

He transitado bastantes caminos en
la Iglesia Catdlica y he procurado
seguir en lo posible con atencion su
acontecer. Cosa extrafia, solo tenia
noticias lejanas del Opus Dej,
diversas y contradictorias. Solo hace
poco he tenido relacion personal y
directa con su mundo. O mejor, con
uno de los ya muchos "mundos” que
el Padre Escriva ha generado.

Hace algunos meses fui invitado a
presentar un libro de recuerdos del
Padre Josemaria Escriva. Fue para mi
una sorpresa, pero es bueno asumir
las sorpresas, respondiendo con lo
mas que uno puede. Entonces, con
disposicion atenta, alcancé una



"primera familiaridad" con Mons.
Escriva. Hice de esa "primera
familiaridad" una reflexion en voz
alta en el auditorio de la Universidad
de Montevideo, que retomo ahora
por escrito.

Esta primera familiaridad tiene dos
aspectos que me importaron mucho
y es lo que intentaré esbozar
brevemente. Ante todo, comprendi
que la figura del Padre Josemaria
Escriva radica en la religiosidad
multisecular y comun del pueblo
catolico. Y es desde ella y por ella que
alcanzo plena universalidad su
mensaje.

A esta familiaridad accedo por
contraste. Soy converso, y en cierto
sentido un uruguayo tipico, hijo de la
[lustracion, en principio ubicado en
las antipodas de la religiosidad
popular. Pero mi insercion en la
Iglesia y la experiencia decisiva,
conmovedora y renovadora, del



Concilio Vaticano II obro el cambio.
En ese gigantesco salto historico,
descubri la religiosidad popular
cuando otros hermanos la querian
perder. No fue durante el Concilio
(1962-1965), sino en el pos-concilio
inmediato, que la "religion del
pueblo"1 empezo a ser cuestionada
virulentamente por la irrupcion
inesperada de envolventes "teologias
de la secularizacion". Estas dejaban
al mundo mas mundano y la fe
quedaba en un limbo espiritual, sin
encarnacion posible. Un dualismo
insostenible. Esta ola secularizadora
impidio que la fe tuviera expresiones
"masivas", "populares", consideradas
alienantes: solo cabian "pequeinas
comunidades” de élites
personalizadas. Se produjo asi una
"iconoclasia” generalizada: en un
intento de purificacion para resolver
las crisis personales se arraso con lo
que el pueblo catolico veneraba
hacia siglos. El arte barroco



latinoamericano fue arrumbado o
vendido a vil precio en muchos sitios.

La eclesiologia de la Lumen Gentium,
la constitucion dogmatica sobre el
pueblo de Dios, es el corazdén del
Vaticano II. Y ;ddnde esta el "pueblo
de Dios" en su inmensa mayoria sino
en quienes participan de una
religiosidad cristiana popular? Los
que no éramos hijos de la
religiosidad popular éramos los
menos en la Iglesia. El pueblo de
Dios, real, es casi idéntico al practico-
simbdlico de la religion popular. Eso
se ignorg, y en nombre de un
abstracto "Pueblo de Dios" renovado,
se quiso acabar con la religion del
pueblo. Fue una manifestacion de
élites sin pueblo, angustiadas,
impacientes. En realidad, hoy puede
ser considerada como una
relativamente corta conmocion,
dadas las dimensiones de las
novedades del Vaticano II, que
sacudian a todos y que seguiran



madurando en este tercer milenio: el
fendmeno durd aproximadamente
del '66 al '80, unos quince afios. Por
otra parte, entre los afios 1970 y
1985, se originaron una reflexion y
estudios sin igual en la historia
eclesial, acerca de las formas y
sentido de la religion popular, de lo
que resulté un gran bien. Se
comprende que el Padre Escriva
sintiera dolorosamente la agresion a
la religion popular. Fue quizas su
ultima batalla al servicio del pueblo
cristiano y del Vaticano II.

La religiosidad popular

En aquellos tiempos, con un grupo de
amigos rioplatenses participé de la
reivindicacion de la religiosidad
popular en América Latina,
concretamente, en el CELAM. Eramos
solo una parte de una gran ola
eclesial invisible cuya primera
desembocadura fue el Sinodo de
1974, que culminaria en la Evangelii



Nuntiandi de Pablo VI en 1975. Esta
enciclica fue la mejor reafirmacion
sintética del Vaticano II, camino del
pontificado de Juan Pablo II, cuyo
inicio fue base de la mas significativa
Conferencia Episcopal
Latinoamericana, celebrada en
Puebla en 1979. Toda esta lucha se
inscribio, como puede verse, en la
prolongacion de la ultima
contribucion de Escriva a la Iglesia.

Ahora comprendo que la teologia
adecuada para captar la inspiracion
del Padre Escriva es la Lumen
Gentium. Esta hace que la
evangelizacion y la responsabilidad
de la evangelizacion sea tarea del
Pueblo de Dios en su conjunto, de
todos y cada uno, en su libertad y en
su trabajo, por igual laicos y
sacerdotes. O mejor, desde y en el
sacerdocio comun de los fieles y
desde el sacerdocio ministerial de los
ordenados.



Hay una trilogia principal:
santificacion, pueblo misionero,
trabajo. La santificacion conjuga
pueblo y trabajo. Escriva habla de la
santificacion del pueblo de Dios a
través del trabajo. Desde 1938
empezaran a brotar las "teologias del
trabajo" que se extenderan
profusamente, hasta alcanzar la
Laborem Exercens de Juan Pablo II
en 1981. El Padre Escriva empezo a
andar en penumbras luminosas, por
eso tan fértiles; y muchos otros
también, sin poder ni imaginar el
extraordinario resultado, la insdlita
condensacion que lograria el
Vaticano II.

Decia el Padre Escriva que lo
extraordinario que se espera de un
cristiano corriente eslo ordinario:
pero, lo ordinario hecho con
perfeccion. Esa es la llamada
universal a la santificacion. Apoyado
en la profundidad de lo cotidiano
que habia desarrollado el pueblo



cristiano durante siglos, pudo
introducir la novedad de explicitar lo
que estaba implicito en la Iglesia: la
santificacion universal a través del
trabajo corriente. Slo desde la
participacion en lo medular, en la
religiosidad popular, podia asentarse
la "revolucion"; retomar del
Evangelio la invitacidn a hacer
extraordinario lo ordinario por el
camino de la perfeccion que Dios
pide a todos. Lo que ensefia el Padre
Escriva se puede compendiar en
sonreir siempre, pasando por alto -
también con elegancia humana- las
cosas que molestan, que fastidian:
ser generosos sin tasa. En una
palabra, hacer de nuestra vida
corriente una oracion.

Algunas polémicas sobre el
Opus Dei

Hacia fines de los afios sesenta
llegaron hasta nuestro pais los ecos
de algunas polémicas desatadas



sobre el Opus Dei, concretamente en
Esparfia. En esas circunstancias,
desconociendo el espiritu que
animaba a la obra fundada por el
Padre Escrivd, pensé que podria
tratarse de una adaptacion de la
burguesia catalana a las nuevas
condiciones historicas, algo asi como
hicieron los puritanos cuatro siglos
antes con el "culto al trabajo”. Sin
embargo, no lo habia comprendido.
Ahora quiero hacerlo.

Cuando intentaba familiarizarme
con aquel ideal que expresaba tan
sencillamente el Padre Josemaria
Escriva -haciéndole un lugar dentro
de mi intimidad-, acudié a mi cabeza
una constelacion de "familiaridades”
elaboradas en muchas décadas de
camino. Tuve un recuerdo lejano y
querido, la impresion que dejaron en
mi -hace afios-, dos obras de Ramiro
de Maeztu: Don Quijote, Don Juan 'y
la Celestina y Norteamérica por
dentro. Ambos textos son de 1925; el



segundo de ellos constituye un
conjunto de articulos periodisticos
inspirados por la visita que Maeztu
hizo a los Estados Unidos en 1925.
Sin embargo, la recopilacion fue
publicada recién en 1957, cuando
pude leerla. En esta obra, el escritor
espafiol se plantea el tema de la ética
del trabajo entre los
norteamericanos. De Maeztu observd
la dindmica extraordinaria de los
estadounidenses y la relaciono con el
culto puritano del trabajo, aunque
percibid una evaporacion de su
fundamento teoldgico calvinista,
apenas sobreviviente en una
dindmica secularizada. Pero, lo
importante, es que De Maeztu
advirtio la necesidad de reasumir en
términos catolicos la trascendencia
del trabajo humano. La propuesta
del espafiol significa terminar con
una especie de herencia
"antimundana" de la ascética
cristiana tradicional, al mismo
tiempo que rechazar por inaceptable



el fundamento calvinista que habia
observado en la dinamica
secularizada de los Estados Unidos.
Su idea es refundar nuevamente el
trabajo en clave cristiana, ofrecer
una "vision sacramental del trabajo".

De Maeztu dice cosas importantes en
los dos libros mencionados. Por eso
no los olvidé, aunque tampoco me
planteé -en aquel momento- seguir el
hilo de su razonamiento. No sé si De
Maeztu y Escriva se conocieron; si
hubo alguna relacion entre ellos, 1o
desconozco. Lo que quiero sefialar
aqui es que Maeztu hizo ese planteo
como catolico y como intelectual que
era -también lo hizo José Enrique
Rodo-, acuciado por el nuevo
esquema del poder mundial y la
supremacia anglosajona. Sin
embargo, no se observan en Maeztu
los caminos de pasaje de esa idea a
una nueva praxis en la vida de la
Iglesia. No se lo podemos pedir.
Maeztu continu6 su camino, mas



urgido por las cuestiones politicas en
las que se debatia Espafia en aquel
momento. Como dice el refran: "del
dicho al hecho hay un gran trecho".

Ese enorme trecho lo cubri6 el Padre
Escriva desde muy otros caminos y
experiencias. Ligado, a la vez, al
servicio de los mas pobres y al
apostolado estudiantil, se plantea la
cuestion desde la religiosidad
popular. Algo que ni imaginaba
Maeztu. Es cierto que el Padre
Escriva fue un estudioso
sobresaliente, doctor en Derecho,
Canonista y doctor en Teologia, pero
no se despego de su base que es la fe
del pueblo cristiano. En ella estaba
imbricada su mas intima vida y a sus
necesidades debia responder. Desde
ella planea su respuesta a lo que Dios
le hace ver con el Opus Dei. Tal la
primera perspectiva que abre esta
familiaridad.



La personalidad del Padre Josemaria
Escriva me hizo evocar también al
Padre José Kentenich, un
extraordinario apostol aleman,
arraigado a su vez en la religiosidad
popular. Desde 1944, prisionero en el
campo de concentracion de Dachau,
sintig la universalidad de su "Obra de
Schoenstatt" como camino de
gestacion de una red mundial de
santuarios marianos, ambitos de
reunion incesantes como

"pueblo” (familia) de la Iglesia
Catdlica.

Santuarios marianos

En su reafirmacion eclesial ante el
vendaval secularista hostil a la
religion del pueblo -que incluye la
inmensa multitud de los mas pobres-,
en los ultimos afios de su vida el
Padre Escriva se moviliza por los
principales santuarios marianos:
desde Lourdes o Fatima hasta la Villa
de Guadalupe en México. Sus viajes



por América Latina estan llenos de
amor a la Madre del Cielo. Uno de los
ultimos actos del Padre Escriva sera
inaugurar el Santuario Mariano de
Torreciudad en 1975.

Es llamativo este vinculo profundo
con lo mas popular de la Iglesia, en
quien fuera la primera vocacion
practica y moderna que se adelanta a
la Constitucion Apostoélica Lumen
Gentium. Asi es la realidad -como yo
la veo- en el Padre Escriva. No por
casualidad tuvo que tantear tantos
anos, desde el llamado de Dios en
1928, para llegar a la conjuncion
plena que se alcanzo en el Concilio, y
que le convierte en uno de los
grandes precursores del Vaticano II.
El Padre Escriva encuentra aceptada
su eclesiologia cuando la Iglesia la
encuentra en la Lumen Gentium. La
universalidad de su propuesta:
santificar el trabajo, santificarse en
el trabajo, santificar a los demas con
el trabajo, mana de la universalidad



misma de la religion popular. No
extrafia en absoluto que, desde el
comienzo, Escriva sintiera que su
mision era mundial, que iba mas alla
de Espafia. Su innovacion se hace
totalmente universal, aun de modo
anonimo.

En cuanto al segundo aspecto de la
familiaridad que sefialabamos al
inicio, no llegué por contraste como
en el caso anterior. Al contrario,
senti el impacto de una afinidad
radical. Me refiero a su "alegria de
ser". Cuando conoci su vida me dije:
es un personaje de Chesterton. Debo
sefialar, para que se entienda esta
afirmacion, que cuando menciono al
escritor inglés, evoco algo muy
trascendente en mi vida. Siempre he
dicho que Chesterton y su obra
actuaron como factor de mediacion
en mi conversion a Jesucristo y a su
Iglesia.



Aristoteles dice que la edad de los
jovenes es la de la poesia y la
metafisica, del asombro de ser y no
ser, de las interrogaciones ultimas
sobre el sentido de las cosas. En
cambio, el joven no es apto todavia
para la politica, que requiere una
vasta experiencia social. El joven,
generalmente, es un rustico politico,
pero un gran metafisico y poeta.
Chesterton fue para mi, en la etapa
de la juventud, como una sintesis
mas alla de la Iustracién. El fue
quien me encaming hacia la gran
experiencia del acto de ser como
gratitud antes que otra cosa. El
existir es un don, un regalo, una
gracia; la fe lo es también. La
creacion y la salvacion constituyen
dones de Dios al hombre, por eso
generan gratitud. Yo soy religioso por
agradecimiento.



Una alegria sustancial

Esa inmensa gratitud produce una
alegria sustancial, porque sdlo el
esplendor y la belleza de existir -de
Vivir-, que es tan extraordinaria,
pueden hacerlo. Confieso, con mas
de setenta afios, que no me
acostumbro a vivir; nunca me he
acostumbrado. Esto provoca un buen
humor especial. La Iglesia que me
descubrio Chesterton es una Iglesia
de alegria sustantiva. He aqui
explicado el segundo aspecto de mi
familiaridad. El Padre Escriva era un
formidable "chestertoniano", si es
que puede decirse asi; encarno un
nuevo estilo de espiritualidad en la
Iglesia porque no era un personaje
novelesco, sino un ser real, un
hombre de carne y hueso, un hijo de
su tiempo. Ya no serd mas el Kempis
del otofio de la Edad Media, ni menos
aun las formas multiples de
jansenismo que la Iglesia vivio mas
alla del jansenismo stricto sensu; ya



no hay lugar para una ascética
negadora del mundo. En su lugar, el
Padre Escriva ofrece una ascética
jovial: el dolor se trasciende por la
alegria de ser, la cruz se transmuta
en esperanza y el amor fundante
todo lo invade.

El espiritu de la obra que Dios le
pidio al Fundador del Opus Dei se
sintetiza en el titulo de una de sus
mas importantes homilias:"Amar al
mundo apasionadamente". Con estas
pocas palabras se impulsa una nueva
forma de llegar a lo de siempre, una
ascética sonriente para alcanzar el
cielo. Asi, en un siglo que abren
Chesterton y Péguy, en el que brilla
Von Balthasar y aparece el Papa Juan
Pablo II, el Padre Josemaria Escriva
se constituye en un pilar del vastoy
admirable edificio abierto al
porvenir que es la Iglesia.

Un libro de Pilar Urbano sobre el
Padre Escriva se inicia con un



acapite que causa extrafeza al lector
cuando por primera vez se lo
encuentra. Pero a medida que va
entendiendo algo de la vida y del
mensaje del Fundador del Opus Dei,
entonces cobra sentido pleno. La
afirmacion enuncia: "Nietszche decia
que soOlo podia creer en un Dios que
supiera bailar. Sé de un hombre que
bailaba con Dios". Hago del acapite
mi conclusion.

Alberto Methol Ferré

Revista Soleriana, n° 31-32.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/desde-la-
religion-del-pueblo/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/desde-la-religion-del-pueblo/
https://opusdei.org/es-uy/article/desde-la-religion-del-pueblo/
https://opusdei.org/es-uy/article/desde-la-religion-del-pueblo/

	Desde la religión del pueblo
	Una primera familiaridad
	La religiosidad popular
	Algunas polémicas sobre el Opus Dei
	Santuarios marianos
	Una alegría sustancial


