
opusdei.org

Desde la religión del
pueblo

Presentamos el artículo "Desde
la religión del pueblo. Una
reflexión sobre San Josemaría
Escrivá de Balaguer" escrito por
el Prof. Alberto Methol Ferré y
publicado en la Revista
Soleriana en el nº 31-32.

16/05/2014

Ocasión para entrever algo del Padre
Josemaría Escrivá es el trato con
personas que se sienten
comprometidas con su apostolado,
con su visión del quehacer cristiano



en el mundo. En mi experiencia, ese
trato es relativamente reciente,
nuevo. Y en una vida que, sin ser
todavía demasiado extensa, está lejos
de ser corta.

Una primera familiaridad

He transitado bastantes caminos en
la Iglesia Católica y he procurado
seguir en lo posible con atención su
acontecer. Cosa extraña, sólo tenía
noticias lejanas del Opus Dei,
diversas y contradictorias. Sólo hace
poco he tenido relación personal y
directa con su mundo. O mejor, con
uno de los ya muchos "mundos" que
el Padre Escrivá ha generado.

Hace algunos meses fui invitado a
presentar un libro de recuerdos del
Padre Josemaría Escrivá. Fue para mí
una sorpresa, pero es bueno asumir
las sorpresas, respondiendo con lo
más que uno puede. Entonces, con
disposición atenta, alcancé una



"primera familiaridad" con Mons.
Escrivá. Hice de esa "primera
familiaridad" una reflexión en voz
alta en el auditorio de la Universidad
de Montevideo, que retomo ahora
por escrito.

Esta primera familiaridad tiene dos
aspectos que me importaron mucho
y es lo que intentaré esbozar
brevemente. Ante todo, comprendí
que la figura del Padre Josemaría
Escrivá radica en la religiosidad
multisecular y común del pueblo
católico. Y es desde ella y por ella que
alcanzó plena universalidad su
mensaje.

A esta familiaridad accedo por
contraste. Soy converso, y en cierto
sentido un uruguayo típico, hijo de la
Ilustración, en principio ubicado en
las antípodas de la religiosidad
popular. Pero mi inserción en la
Iglesia y la experiencia decisiva,
conmovedora y renovadora, del



Concilio Vaticano II obró el cambio.
En ese gigantesco salto histórico,
descubrí la religiosidad popular
cuando otros hermanos la querían
perder. No fue durante el Concilio
(1962-1965), sino en el pos-concilio
inmediato, que la "religión del
pueblo"1 empezó a ser cuestionada
virulentamente por la irrupción
inesperada de envolventes "teologías
de la secularización". Estas dejaban
al mundo más mundano y la fe
quedaba en un limbo espiritual, sin
encarnación posible. Un dualismo
insostenible. Esta ola secularizadora
impidió que la fe tuviera expresiones
"masivas", "populares", consideradas
alienantes: sólo cabían "pequeñas
comunidades" de élites
personalizadas. Se produjo así una
"iconoclasia" generalizada: en un
intento de purificación para resolver
las crisis personales se arrasó con lo
que el pueblo católico veneraba
hacía siglos. El arte barroco



latinoamericano fue arrumbado o
vendido a vil precio en muchos sitios.

La eclesiología de la Lumen Gentium,
la constitución dogmática sobre el
pueblo de Dios, es el corazón del
Vaticano II. Y ¿dónde está el "pueblo
de Dios" en su inmensa mayoría sino
en quienes participan de una
religiosidad cristiana popular? Los
que no éramos hijos de la
religiosidad popular éramos los
menos en la Iglesia. El pueblo de
Dios, real, es casi idéntico al práctico-
simbólico de la religión popular. Eso
se ignoró, y en nombre de un
abstracto "Pueblo de Dios" renovado,
se quiso acabar con la religión del
pueblo. Fue una manifestación de
élites sin pueblo, angustiadas,
impacientes. En realidad, hoy puede
ser considerada como una
relativamente corta conmoción,
dadas las dimensiones de las
novedades del Vaticano II, que
sacudían a todos y que seguirán



madurando en este tercer milenio: el
fenómeno duró aproximadamente
del '66 al '80, unos quince años. Por
otra parte, entre los años 1970 y
1985, se originaron una reflexión y
estudios sin igual en la historia
eclesial, acerca de las formas y
sentido de la religión popular, de lo
que resultó un gran bien. Se
comprende que el Padre Escrivá
sintiera dolorosamente la agresión a
la religión popular. Fue quizás su
última batalla al servicio del pueblo
cristiano y del Vaticano II.

La religiosidad popular

En aquellos tiempos, con un grupo de
amigos rioplatenses participé de la
reivindicación de la religiosidad
popular en América Latina,
concretamente, en el CELAM. Éramos
sólo una parte de una gran ola
eclesial invisible cuya primera
desembocadura fue el Sínodo de
1974, que culminaría en la Evangelii



Nuntiandi de Pablo VI en 1975. Esta
encíclica fue la mejor reafirmación
sintética del Vaticano II, camino del
pontificado de Juan Pablo II, cuyo
inicio fue base de la más significativa
Conferencia Episcopal
Latinoamericana, celebrada en
Puebla en 1979. Toda esta lucha se
inscribió, como puede verse, en la
prolongación de la última
contribución de Escrivá a la Iglesia.

Ahora comprendo que la teología
adecuada para captar la inspiración
del Padre Escrivá es la Lumen
Gentium. Esta hace que la
evangelización y la responsabilidad
de la evangelización sea tarea del
Pueblo de Dios en su conjunto, de
todos y cada uno, en su libertad y en
su trabajo, por igual laicos y
sacerdotes. O mejor, desde y en el
sacerdocio común de los fieles y
desde el sacerdocio ministerial de los
ordenados.



Hay una trilogía principal:
santificación, pueblo misionero,
trabajo. La santificación conjuga
pueblo y trabajo. Escrivá habla de la
santificación del pueblo de Dios a
través del trabajo. Desde 1938
empezarán a brotar las "teologías del
trabajo" que se extenderán
profusamente, hasta alcanzar la
Laborem Exercens de Juan Pablo II
en 1981. El Padre Escrivá empezó a
andar en penumbras luminosas, por
eso tan fértiles; y muchos otros
también, sin poder ni imaginar el
extraordinario resultado, la insólita
condensación que lograría el
Vaticano II.

Decía el Padre Escrivá que lo
extraordinario que se espera de un
cristiano corriente es lo ordinario:
pero, lo ordinario hecho con
perfección. Esa es la llamada
universal a la santificación. Apoyado
en la profundidad de lo cotidiano
que había desarrollado el pueblo



cristiano durante siglos, pudo
introducir la novedad de explicitar lo
que estaba implícito en la Iglesia: la
santificación universal a través del
trabajo corriente. Sólo desde la
participación en lo medular, en la
religiosidad popular, podía asentarse
la "revolución"; retomar del
Evangelio la invitación a hacer
extraordinario lo ordinario por el
camino de la perfección que Dios
pide a todos. Lo que enseña el Padre
Escrivá se puede compendiar en
sonreír siempre, pasando por alto -
también con elegancia humana- las
cosas que molestan, que fastidian:
ser generosos sin tasa. En una
palabra, hacer de nuestra vida
corriente una oración.

Algunas polémicas sobre el
Opus Dei

Hacia fines de los años sesenta
llegaron hasta nuestro país los ecos
de algunas polémicas desatadas



sobre el Opus Dei, concretamente en
España. En esas circunstancias,
desconociendo el espíritu que
animaba a la obra fundada por el
Padre Escrivá, pensé que podría
tratarse de una adaptación de la
burguesía catalana a las nuevas
condiciones históricas, algo así como
hicieron los puritanos cuatro siglos
antes con el "culto al trabajo". Sin
embargo, no lo había comprendido.
Ahora quiero hacerlo.

Cuando intentaba familiarizarme
con aquel ideal que expresaba tan
sencillamente el Padre Josemaría
Escrivá -haciéndole un lugar dentro
de mi intimidad-, acudió a mi cabeza
una constelación de "familiaridades"
elaboradas en muchas décadas de
camino. Tuve un recuerdo lejano y
querido, la impresión que dejaron en
mí -hace años-, dos obras de Ramiro
de Maeztu: Don Quijote, Don Juan y
la Celestina y Norteamérica por
dentro. Ambos textos son de 1925; el



segundo de ellos constituye un
conjunto de artículos periodísticos
inspirados por la visita que Maeztu
hizo a los Estados Unidos en 1925.
Sin embargo, la recopilación fue
publicada recién en 1957, cuando
pude leerla. En esta obra, el escritor
español se plantea el tema de la ética
del trabajo entre los
norteamericanos. De Maeztu observó
la dinámica extraordinaria de los
estadounidenses y la relacionó con el
culto puritano del trabajo, aunque
percibió una evaporación de su
fundamento teológico calvinista,
apenas sobreviviente en una
dinámica secularizada. Pero, lo
importante, es que De Maeztu
advirtió la necesidad de reasumir en
términos católicos la trascendencia
del trabajo humano. La propuesta
del español significa terminar con
una especie de herencia
"antimundana" de la ascética
cristiana tradicional, al mismo
tiempo que rechazar por inaceptable



el fundamento calvinista que había
observado en la dinámica
secularizada de los Estados Unidos.
Su idea es refundar nuevamente el
trabajo en clave cristiana, ofrecer
una "visión sacramental del trabajo".

De Maeztu dice cosas importantes en
los dos libros mencionados. Por eso
no los olvidé, aunque tampoco me
planteé -en aquel momento- seguir el
hilo de su razonamiento. No sé si De
Maeztu y Escrivá se conocieron; si
hubo alguna relación entre ellos, lo
desconozco. Lo que quiero señalar
aquí es que Maeztu hizo ese planteo
como católico y como intelectual que
era -también lo hizo José Enrique
Rodó-, acuciado por el nuevo
esquema del poder mundial y la
supremacía anglosajona. Sin
embargo, no se observan en Maeztu
los caminos de pasaje de esa idea a
una nueva praxis en la vida de la
Iglesia. No se lo podemos pedir.
Maeztu continuó su camino, más



urgido por las cuestiones políticas en
las que se debatía España en aquel
momento. Como dice el refrán: "del
dicho al hecho hay un gran trecho".

Ese enorme trecho lo cubrió el Padre
Escrivá desde muy otros caminos y
experiencias. Ligado, a la vez, al
servicio de los más pobres y al
apostolado estudiantil, se plantea la
cuestión desde la religiosidad
popular. Algo que ni imaginaba
Maeztu. Es cierto que el Padre
Escrivá fue un estudioso
sobresaliente, doctor en Derecho,
Canonista y doctor en Teología, pero
no se despegó de su base que es la fe
del pueblo cristiano. En ella estaba
imbricada su más íntima vida y a sus
necesidades debía responder. Desde
ella planea su respuesta a lo que Dios
le hace ver con el Opus Dei. Tal la
primera perspectiva que abre esta
familiaridad.



La personalidad del Padre Josemaría
Escrivá me hizo evocar también al
Padre José Kentenich, un
extraordinario apóstol alemán,
arraigado a su vez en la religiosidad
popular. Desde 1944, prisionero en el
campo de concentración de Dachau,
sintió la universalidad de su "Obra de
Schoenstatt" como camino de
gestación de una red mundial de
santuarios marianos, ámbitos de
reunión incesantes como
"pueblo" (familia) de la Iglesia
Católica.

Santuarios marianos

En su reafirmación eclesial ante el
vendaval secularista hostil a la
religión del pueblo -que incluye la
inmensa multitud de los más pobres-,
en los últimos años de su vida el
Padre Escrivá se moviliza por los
principales santuarios marianos:
desde Lourdes o Fátima hasta la Villa
de Guadalupe en México. Sus viajes



por América Latina están llenos de
amor a la Madre del Cielo. Uno de los
últimos actos del Padre Escrivá será
inaugurar el Santuario Mariano de
Torreciudad en 1975.

Es llamativo este vínculo profundo
con lo más popular de la Iglesia, en
quien fuera la primera vocación
práctica y moderna que se adelanta a
la Constitución Apostólica Lumen
Gentium. Así es la realidad -como yo
la veo- en el Padre Escrivá. No por
casualidad tuvo que tantear tantos
años, desde el llamado de Dios en
1928, para llegar a la conjunción
plena que se alcanzó en el Concilio, y
que le convierte en uno de los
grandes precursores del Vaticano II.
El Padre Escrivá encuentra aceptada
su eclesiología cuando la Iglesia la
encuentra en la Lumen Gentium. La
universalidad de su propuesta:
santificar el trabajo, santificarse en
el trabajo, santificar a los demás con
el trabajo, mana de la universalidad



misma de la religión popular. No
extraña en absoluto que, desde el
comienzo, Escrivá sintiera que su
misión era mundial, que iba más allá
de España. Su innovación se hace
totalmente universal, aún de modo
anónimo.

En cuanto al segundo aspecto de la
familiaridad que señalábamos al
inicio, no llegué por contraste como
en el caso anterior. Al contrario,
sentí el impacto de una afinidad
radical. Me refiero a su "alegría de
ser". Cuando conocí su vida me dije:
es un personaje de Chesterton. Debo
señalar, para que se entienda esta
afirmación, que cuando menciono al
escritor inglés, evoco algo muy
trascendente en mi vida. Siempre he
dicho que Chesterton y su obra
actuaron como factor de mediación
en mi conversión a Jesucristo y a su
Iglesia.



Aristóteles dice que la edad de los
jóvenes es la de la poesía y la
metafísica, del asombro de ser y no
ser, de las interrogaciones últimas
sobre el sentido de las cosas. En
cambio, el joven no es apto todavía
para la política, que requiere una
vasta experiencia social. El joven,
generalmente, es un rústico político,
pero un gran metafísico y poeta.
Chesterton fue para mí, en la etapa
de la juventud, como una síntesis
más allá de la Ilustración. Él fue
quien me encaminó hacia la gran
experiencia del acto de ser como
gratitud antes que otra cosa. El
existir es un don, un regalo, una
gracia; la fe lo es también. La
creación y la salvación constituyen
dones de Dios al hombre, por eso
generan gratitud. Yo soy religioso por
agradecimiento.



Una alegría sustancial

Esa inmensa gratitud produce una
alegría sustancial, porque sólo el
esplendor y la belleza de existir -de
vivir-, que es tan extraordinaria,
pueden hacerlo. Confieso, con más
de setenta años, que no me
acostumbro a vivir; nunca me he
acostumbrado. Esto provoca un buen
humor especial. La Iglesia que me
descubrió Chesterton es una Iglesia
de alegría sustantiva. He aquí
explicado el segundo aspecto de mi
familiaridad. El Padre Escrivá era un
formidable "chestertoniano", si es
que puede decirse así; encarnó un
nuevo estilo de espiritualidad en la
Iglesia porque no era un personaje
novelesco, sino un ser real, un
hombre de carne y hueso, un hijo de
su tiempo. Ya no será más el Kempis
del otoño de la Edad Media, ni menos
aún las formas múltiples de
jansenismo que la Iglesia vivió más
allá del jansenismo stricto sensu; ya



no hay lugar para una ascética
negadora del mundo. En su lugar, el
Padre Escrivá ofrece una ascética
jovial: el dolor se trasciende por la
alegría de ser, la cruz se transmuta
en esperanza y el amor fundante
todo lo invade.

El espíritu de la obra que Dios le
pidió al Fundador del Opus Dei se
sintetiza en el título de una de sus
más importantes homilías:"Amar al
mundo apasionadamente". Con estas
pocas palabras se impulsa una nueva
forma de llegar a lo de siempre, una
ascética sonriente para alcanzar el
cielo. Así, en un siglo que abren
Chesterton y Péguy, en el que brilla
Von Balthasar y aparece el Papa Juan
Pablo II, el Padre Josemaría Escrivá
se constituye en un pilar del vasto y
admirable edificio abierto al
porvenir que es la Iglesia.

Un libro de Pilar Urbano sobre el
Padre Escrivá se inicia con un



acápite que causa extrañeza al lector
cuando por primera vez se lo
encuentra. Pero a medida que va
entendiendo algo de la vida y del
mensaje del Fundador del Opus Dei,
entonces cobra sentido pleno. La
afirmación enuncia: "Nietszche decía
que sólo podía creer en un Dios que
supiera bailar. Sé de un hombre que
bailaba con Dios". Hago del acápite
mi conclusión.

Alberto Methol Ferré

Revista Soleriana, nº 31-32.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/desde-la-
religion-del-pueblo/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/desde-la-religion-del-pueblo/
https://opusdei.org/es-uy/article/desde-la-religion-del-pueblo/
https://opusdei.org/es-uy/article/desde-la-religion-del-pueblo/

	Desde la religión del pueblo
	Una primera familiaridad
	La religiosidad popular
	Algunas polémicas sobre el Opus Dei
	Santuarios marianos
	Una alegría sustancial


