opusdei.org

«Dale gracias por
todo, porque todo es
bueno»

Agradecer, ante lo bueno y ante
lo malo, es saberse siempre
querido por Dios: gracias por
estar aqui a mi lado; gracias
porque esto te importa.

01/02/2018

Acertar con la propia vida: dar con lo
esencial, apreciar lo que vale, ver
venir lo malo, dejar pasar lo
irrelevante. «Si la riqueza es un bien
deseable en la vida, ¢hay mayor



riqueza que la sabiduria, que lo
realiza todo?» (Sb 8,5). La sabiduria
no tiene precio: todos la querrian
para si. Es un saber que no tiene que
ver con las letras, sino con el sabor,
con la capacidad de percibir como
sabe el bien. Lo expresa de modo
certero el término sapientia,
traduccion del griego sophia en los
libros sapienciales. En su significado
originario, sapientia denota buen
gusto, buen olfato. El sabio tiene un
paladar para saborear lo bueno. Da
nobis recta sapere, le pedimos a Dios,
con una antigua oracion[1]: haz que
saboreemos lo bueno.

La Escritura presenta esta sabiduria
como un conocimiento natural, que
brota con facilidad: «la ven con
facilidad los que la aman y quienes la
buscan la encuentran. Se adelanta en
manifestarse a los que la desean.
Quien madruga por ella no se cansa,
pues la encuentra sentada a su
puerta» (Sh 6,12-14).Sin embargo,



para adquirir esta connaturalidad es
necesario buscarla, desearla,
madrugar por ella. Con paciencia,
con la insistencia del salmo: «Oh,
Dios, Tu eres mi Dios, al alba te
busco, / mi alma tiene sed de Ti; / por
Timi carne desfallece, / en tierra
desierta y seca, sin agua» (Sal 63,2). Y
esta busqueda es la tarea de una
vida. Por eso, la sabiduria va
llegando también con los afios. La
sabiduria, lo ha dicho el Papa tantas
veces, haciéndose eco del Siracide
(cfr. Si 8,9), es 1o mas propio de los
ancianos: ellos son «la reserva de
sabiduria de nuestro pueblo»[2]. Es
cierto que la edad también puede
traer consigo inconvenientes como el
arraigo de algunos defectos del
caracter, cierta resistencia a aceptar
las propias limitaciones, o
dificultades para comprender a los
jovenes. Pero, por encima de todo
eso, suele brillar la capacidad de
apreciar, de saborear, 1o
verdaderamente importante. Y eso



es, a fin de cuentas, la verdadera
sabiduria.

A este saber se referia san Josemaria
en una ocasion, hablando a un grupo
de fieles de la Obra: «Cuando pasen
treinta afos, echaréis la mirada atras
y 0s pasmaréis. Y no tendréis mas
que acabar la vida agradeciendo,
agradeciendo...»[3] A la vuelta de los
afios quedan, sobre todo, motivos de
agradecimiento. Se desdibujan los
contornos afilados de problemas y
dificultades que quiza en su
momento nos agitaron fuertemente,
y se pasa a verlos con otros 0jos,
incluso con cierto humor. Se
adquiere la perspectiva para ver
coémo Dios le ha ido llevando a uno,
como ha ido dando la vuelta a sus
errores, como se ha servido de sus
esfuerzos... Quienes convivian con el
beato Alvaro recuerdan la frecuencia
y la sencillez con que decia: «gracias
a Dios». Esa conviccion de que uno
no tiene mas que agradecer recoge,



pues, un elemento esencial de la
verdadera sabiduria. La que Dios va
haciendo crecer en el alma de
quienes le buscan, y que pueden
decir, incluso antes de llegar a la
vejez: «Tengo mas discernimiento
que los ancianos, porque guardo tus
mandatos» (Sal 119,100).

Todo es bueno

Desde las estrecheces y angustias de
su escondrijo en la Legacion de
Honduras, san Josemaria escribia en
1937 a los fieles de la Obra que
estaban desperdigados por Madrid:
«Mucho dnimo, ¢eh? Procurad que
todos estén contentos: todo es para
bien: todo es bueno»[4]. La misma
ténica tiene otra carta, escrita al cabo
de un mes, a los que estaban en
Valencia: «Que os animeéis. Que o0s
alegréis, si, naturalmente, os habéis
entristecido. Todo es para bien»[5].

Todo es bueno, todo es para bien. En
estas palabras se transparentan dos



textos de la Escritura. De un lado, el
crescendo de alegria de Dios durante
la creacion, que desemboca en la
conclusién de que «todo lo que habia
hecho (...) era muy bueno» (Gn 1,31).
Del otro, aquella maxima de san
Pablo —«todas las cosas cooperan
para el bien de los que aman a

Dios» (Rm 8,28)— que san Josemaria
condensaba en una exclamacion:
«omnia in bonum!» Afios antes, en la
Navidad de 1931, esas dos fibras de
la Escritura se entretejian en una
anotacion que daria lugar mas tarde
a un punto de Camino. Todo es
bueno, todo es para bien. El
reconocimiento por las cosas buenas
y la esperanza de que Dios sabra
sacar un bien de lo que parece malo:

Acostumbrate a elevar tu corazon a
Dios, en accion de gracias, muchas
veces al dia. —Porque te da esto y lo
otro. —Porque te han despreciado.
—Porque no tienes lo que necesitas o
porque lo tienes.



Porque hizo tan hermosa a su Madre,
que es también Madre tuya.
—Porque cred el Solyla Lunay
aquel animal y aquella otra planta.
—Porque hizo a aquel hombre
elocuente y a ti te hizo premioso...

Dale gracias por todo, porque todo es
bueno[6].

Como se puede observar a simple
vista, la secuencia de los motivos de
agradecimiento no sigue un orden
particular: si todo es bueno, lo es la
primera cosa que se nos presenta, y
la siguiente, y la otra... todas son
motivos de agradecimiento. «Porque
creo el Sol y la Luna y aquel animal y
aquella otra planta». Mira adonde
quieras, parece decirnos san
Josemaria: no encontraras mas que
motivos de agradecimiento. Se refleja
en estas lineas, en fin, una
admiracion que se desborda ante la
bondad de Dios; un asombro que
recuerda el cantico de las criaturas



de san Francisco, en el que también
todo es motivo de agradecimiento:
«Alabado seas, mi Sefior, por la
hermana luna y las estrellas (...).
Alabado seas, mi Sefior, por el
hermano viento y por el aire, y la
nube y el cielo sereno, y todo tiempo,
por todos ellos a tus criaturas das
sustento (...). Alabado seas, mi Sefior,
por aquellos que perdonan por tu
amor»[7].

«Porque te da esto y lo otro». Cuantas
cosas nos da Dios, y qué facilmente
nos acostumbramos a ellas. La salud,
a la que se ha llamado «el silencio de
los drganos», es quiza un ejemplo
paradigmatico: suele suceder que la
damos por descontado hasta que el
cuerpo empieza a hacerse notar; y
quiza solo entonces valoramos, por
su ausencia, lo que teniamos. El
agradecimiento consiste aqui, en
parte, en adelantarse; en afinar el
oido para percibir el silencio, la
discrecion con la que Dios nos da



tantas cosas. «Las misericordias de
Dios nos acomparian dia a dia. Basta
tener el corazon vigilante para
poderlas percibir. Somos muy
propensos a notar solo la fatiga
diaria (...). Pero si abrimos nuestro
corazon, entonces, aunque estemos
sumergidos en ella, podemos
constatar continuamente qué bueno
es Dios con nosotros; cOmo piensa en
nosotros precisamente en las
pequefias cosas, ayudandonos asi a
alcanzar las grandes»[8].

Seria empequefiecer este
agradecimiento pensar que se trata
simplemente de la respuesta a una
deuda de gratitud. Es mucho mas:
precisamente porque consiste en
saborear lo bueno, agradecer a Dios
es disfrutar con El de las cosas
buenas que nos da, porque en
compafia de las personas queridas
siempre se disfruta mas. Hasta lo
mas prosaico puede ser entonces
motivo para pasarlo bien; para no



tomarse demasiado en serio; para
descubrir la alegria de vivir «en
medio de las pequefias cosas de la
vida cotidiana, como respuesta a la
afectuosa invitacion de nuestro
Padre Dios: «Hijo, en la medida de
tus posibilidades tratate bien (...) No
te prives de pasar un buen dia» (Si
14,11.14). jCuanta ternura paterna se
intuye detras de estas palabras!»[9]

Todo es para bien

Acordarse de agradecer las cosas
buenas que Dios nos da es ya en si
mismo un reto. ;Qué decir de las
cosas menos agradables? «Porque te
han despreciado»: porque te han
tratado con frialdad, con
indiferencia; porque te han
humillado; porque no han valorado
tus esfuerzos... «<Porque no tienes lo
que necesitas o porque lo tienes». Es
cuando menos sorprendente la
tranquilidad con la que tener y no
tener aparecen aqui bajo el mismo



signo. ;/Realmente es posible
agradecer a Dios la falta de salud,
trabajo, tranquilidad? Dar gracias
porque te falta tiempo —cuantas
veces eso nos hace sufrir—; porque
te faltan los animos, las fuerzas, las
ideas; porque esto o aquello te ha
salido mal... Pues si: también
entonces, nos dice san Josemaria,
dale gracias a Dios.

Esta actitud nos devuelve a las
contradicciones que san Josemaria
atravesaba cuando escribia esas
cartas desde la legacion de
Honduras, y al contexto de
sufrimiento del que surgio la
anotacion que esta en el origen de
este punto de Camino[10]. La
invitacién a agradecer lo malo, que
aparece de un modo mas explicito
paginas adelante, tiene su origen en
una anotacion de cinco dias antes:
«Paradojas de un alma pequernia.
—~Cuando Jesus te envie sucesos que
el mundo llama buenos, llora en tu



corazon, considerando la bondad de
Fl y la malicia tuya: cuando Jesus te
envie sucesos que la gente califica de
malos, alégrate en tu corazon,
porque Fl te da siempre lo que
conviene y entonces es la hermosa
hora de querer la Cruz»[11].

A pesar de su cercania en el tiempo,
esta consideracion se situa en el
marco de otro capitulo de Camino,
uno de los dos que versan sobre la
infancia espiritual. Sale asi a la luz
una clave desde la que se puede
comprender el clima espiritual de
esa disposicion a dar gracias a Dios
«por todo, porque todo es bueno». Si
el agradecimiento es un signo de la
sabiduria que acompafa a la edad y
a la cercania con Dios, solo surge
donde hay una actitud de «abandono
esperanzado»[12] en las manos de
Dios; una actitud que san Josemaria
descubrio por la via de la infancia
espiritual: «;Has presenciado el
agradecimiento de los nifios? —



Imitalos diciendo, como ellos, a Jesus,
ante lo favorable y ante lo adverso:
«jQué bueno eres! jQué
bueno!...»[13]

Agradecer lo malo no es, desde luego,
algo que surja espontaneamente. De
hecho, al principio puede parecer
incluso algo teatral o incluso
ingenuo: como si negaramos la
realidad, como si buscaramos
consolacion en... un cuento para
nifios. Sin embargo, agradecer en
esas situaciones no es dejar de ver,
sino ver mas alla. Nos resistimos a
agradecer porque percibimos la
pérdida, la contrariedad, el desgarro.
Nuestra mirada esta todavia muy
pegada a la tierra, como sucede al
nifio a quien le parece que se hunde
el mundo porque se le ha roto un
juguete, porque se ha tropezado, o
porque querria seguir jugando. En el
momento es un pequefio drama, pero
al rato seguramente se le pasa. «En la
vida interior, nos conviene a todos



ser (...) como esos pequefiines, que
parecen de goma, que disfrutan
hasta con sus trastazos porque
enseguida se ponen de piey
continydan sus correteos; y porque
tampoco les falta —cuando resulta
preciso— el consuelo de sus
padres»[14].

El agradecimiento del que nos habla
san Josemaria no es una especie de
manto que cubre lo desagradable,
como por arte de magia, sino un
gesto por el que levantamos la
mirada a nuestro Padre Dios, que nos
sonrie. Se abre paso asiala
confianza, un abandono que pone en
un segundo plano la contrariedad,
aunque nos siga pesando. Agradecer
cuando algo nos duele significa
aceptar: «La mejor manera de
expresar gratitud a Dios y a las
personas es aceptarlo todo con
alegria»[15]. Seguramente lo primero
que sale no es un grito de alegria;
quiza todo lo contrario. Aun asi,



aunque el alma se rebele, agradecer:
«Sefior, no es posible... no puede
ser... pero gracias»; aceptar: «yo
querria tener mas tiempo, mas
fuerzas... yo querria que esta
persona me tratara mejor... yo
querria no tener esta dificultad, este
defecto. Pero Tu sabes mas».
Pediremos a Dios que arregle las
cosas como nos parece que deberian
ser, pero desde la serenidad de que
Fl sabe lo que hace, y de que saca
bienes de donde quiza solo vemos
males.

Agradecer lo malo, siempre con
palabras de la misma temporada del
«gracias por todo», supone «creer
como creen los nifios, amar como
aman los nifios, abandonarse como
se abandonan los nifios»[16]. Mas
alla de la forma particular que tome
ese abandono en la vida interior de
cada uno, esta actitud delinea la
conviccion de que ante Dios somos
muy pequefos, y que asi son



nuestras cosas. Y, a pesar de eso, a
Dios le importan, y mas que a nadie
en el mundo. De ahi surge en
realidad el agradecimiento de
saberse querido: gracias por estar
aqui a mi lado; gracias porque esto te
importa. En medio de la aparente
lejania de Dios, percibimos entonces
su cercania: le contemplamos en
medio de la vida ordinaria, porque
los problemas forman parte de la
vida ordinaria. Bajo las cuerdas de la
adversidad, surge asi el motivo mas
profundo por el que agradecemos lo
bueno y lo malo: gracias, porque
encuentro el Amor por todas partes.
El verdadero motivo de accion de
gracias, la raiz misma de la accion de
gracias, es que Dios me quiere, y que
todo en mi vida son ocasiones de
amar y de saberme amado.

En el sufrimiento por lo que nos
falta, por la frialdad, las carencias,
las consecuencias de nuestros
errores... se esconden, pues,



oportunidades para recordar, para
despertarnos al Amor de Dios.
Caemos en la cuenta de que, aunque
nos cueste renunciar a algo, aunque
nos cueste aceptar el dolor o la
limitacion, ¢qué es lo que nos quita
eso, después de todo, si tenemos el
Amor de Dios? «¢Quién nos apartara
del amor de Cristo? ¢La tribulacion, o
la angustia, o la persecucion, o el
hambre, o la desnudez, o el peligro, o
la espada?» (Rm 8,35).

Resulta posible, asi, dar «gracias por
todo, porque todo es bueno». La
locura cristiana de agradecerlo todo
tiene su origen en la filiacion divina.
Quien se ha dado cuenta de que tiene
un Padre que le quiere no necesita,
en realidad, nada mas. A un Padre
bueno, sobre todo, se le agradece. Asi
es el amor de Jesus por su Padre:
Jesus es todo El agradecimiento,
porque lo ha recibido todo de su
Padre. Y ser cristiano es entrar en ese
amor, en ese agradecimiento: Te doy



gracias, Padre, porque siempre me
escuchas (cfr. Jn 11,41-42).

No te olvides de agradecer

«Bendice, alma mia, al Senor, no
olvides ninguno de sus

beneficios» (Sal 103,2). En la
Escritura, Dios nos invita con
frecuencia a recordar, porque sabe
que vivimos habitualmente en el
olvido, como los nifios que andan con
sus juegos y no se acuerdan de su
padre. Dios lo sabe, y 1o comprende.
Pero nos atrae suavemente a sus
brazos, y nos susurra de mil modos:
recuerda. Agradecer es también,
pues, una cuestion de memoria. Por
eso el Papa habla con frecuencia de
«memoria agradecida»[17].

La disposicion a agradecer lo que nos
contraria, asombrosa como pueda
ser, facilita de hecho acordarse de
dar gracias a Dios ante las cosas
agradables. Por lo demas, la vida de
cada dia nos brinda muchas



ocasiones para hacer memoria:
detenerse un instante a bendecir la
mesa, a agradecer que Dios nos da
algo que llevarnos a la boca; dedicar
un tiempo de la accion de gracias de
la Misa o de nuestra oracion personal
a darle gracias por las cosas
ordinarias de la vida, para descubrir
lo que tienen de extraordinario: un
trabajo, un techo, personas que nos
quieren; agradecer las alegrias de los
demas; ver un don de Dios, y otro, y
otro, en las personas que nos prestan
un servicio... También hay momentos
en que la vida nos sale al encuentro
con una chispa de belleza: la luz de
un atardecer, una atencion
inesperada hacia nosotros, una
sorpresa agradable... Son ocasiones
para ver, entre las fibras a veces un
poco grises de la vida diaria, el color
del Amor de Dios.

Desde muy antiguo, las culturas del
mundo han visto en el avance del dia
hacia la noche una imagen de la



vida. La vida es como un dia, y un
dia es como la vida. Por eso, si el
agradecimiento es propio de la
sabiduria de quien ha vivido mucho,
qué bueno es acabar el dia
agradeciendo. Al detenerse en la
presencia de Dios a sopesar la
jornada, Dios agradecera que le
agradezcamos tantas cosas, «etiam
ignotis»[18]: también las que
desconocemos; e incluso que le
pidamos perdon, con confianza de
hijos, por no haber agradecido
suficiente.

Carlos Ayxela

[1] Oracion «Veni Sancte Spiritus»,
recogida en Misal Romano, Misa
votiva del Espiritu Santo (A), oracion
colecta.

[2] Francisco, Audiencia, 4-11I-2015.



[3] San Josemaria, notas de una
reunion familiar, 21-I-1955, citado en
Cronica, VII-55, p. 28 (AGP, biblioteca,
P01).

[4] San Josemaria, Carta, 17-V-1937,
citada en Camino, ed. critico-
histoérica, comentario al n. 268.

[5] San Josemaria, Carta, 15-VI-1937;
citada en Ibid.

[6] San Josemaria, Camino, n. 268. La
anotacion original corresponde al 28
de diciembre de 1931.

[7] San Francisco de Asis, Cdntico de
las criaturas, en Fonti Francescane, n.
263.

[8] Benedicto XVI, Homilia, 15-
IV-2007.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-X1-2013, n. 4.



[10] Cf. Camino, edicion critico-
historica, comentario a los nn. 267 y
268.

[11] Camino, n. 873. La anotacion
original es del 23 de diciembre de
1931.

[12] F. Océriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[13] Camino, n. 894. El texto parte
también de una anotacion del 23 de
diciembre de 1931.

[14] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 146.

[15] Santa Teresa de Calcuta, El amor
mas grande, Urano, Barcelona 1997,
p. 51.

[16] Santo Rosario, Al lector. Este
texto pertenece al manuscrito
original que san Josemaria redacto
«de un tirén» durante la novena a la
Inmaculada de 1931; cfr. edicion



critico-historica, facsimiles y
fotografias, n. 4.

[17] Cfr. p. ej. Francisco, Evangelii
gaudium, n. 13; Homilia, 18-VI-2017;
Homilia, 12-XII-2017.

[18] San Josemaria, “En las manos de
Dios” (2-X-1971), En dialogo con el
Serior, edicion critico-historica, Rialp,
2017, p. 307.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/dale-gracias-
por-todo-porque-todo-es-bueno/
(16/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/dale-gracias-por-todo-porque-todo-es-bueno/
https://opusdei.org/es-uy/article/dale-gracias-por-todo-porque-todo-es-bueno/
https://opusdei.org/es-uy/article/dale-gracias-por-todo-porque-todo-es-bueno/

	«Dale gracias por todo, porque todo es bueno»

