
opusdei.org

Cosas pequeñas

La vida común y corriente de
las personas, que los cristianos
deseamos santificar, está
entretejida de hechos y
situaciones aparentemente sin
relieve, de relaciones habituales
y costumbres reiteradas que
fácilmente podrían desembocar
en un existencia rutinaria y
superficial.

07/01/2019

La vida común y corriente de las
personas, que los cristianos
deseamos santificar, está entretejida



de hechos y situaciones
aparentemente sin relieve, de
relaciones habituales y costumbres
reiteradas que fácilmente podrían
desembocar en un existencia
rutinaria y superficial. Sin embargo,
la fe en Cristo otorga una gran
dignidad tanto a las personas y sus
acciones como a las cosas creadas,
rescatando la existencia humana de
la posible monotonía e irrelevancia. 

En ese entramado diario, los ojos de
la fe encuentran constantes
ocasiones de amar a Dios y servir al
prójimo, haciendo la vida más
humana y dotando de valor
antropológico y sobrenatural a lo
pequeño e intrascendente que, hecho
por amor, se convierte en grande y
trascendente: «Sabedlo bien: hay un
algo santo, divino, escondido en las
situaciones más comunes, que toca a
cada uno de vosotros descubrir. (…)
Os aseguro, hijos míos, que cuando
un cristiano desempeña con amor lo



más intrascendente de las acciones
diarias, aquello rebosa de la
trascendencia de
Dios» (Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer, nn. 114 y 116). 

De este modo, aquello que parecía
sin importancia demuestra tener una
gran fuerza, al unirse a la gracia de
Dios: «Cambiar el mundo con las
cosas pequeñas de cada día, con la
generosidad, con el compartir,
escuchando a los demás y creando
actitudes de hermandad» (Mensaje
de Francisco a los jóvenes, 2-VI-2017).

1. El ejemplo de Jesús

Aunque la Encarnación del Verbo fue
milagrosa, sin intervención humana
–«por obra del Espíritu Santo» (Mt 1,
18)–, su gestación durante nueve
meses en el vientre de María y su
venida al mundo en el seno de una
familia fueron normales y nada
llamativos. Los treinta años que
precedieron a los tres de su vida



pública y a su Pasión, Muerte y
Resurrección, se desarrollaron en la
más absoluta normalidad en la aldea
de Nazaret, ejerciendo un trabajo
manual y relacionándose con
parientes, amigos y vecinos. Sin
embargo, fue también un período
redentor: una gota de sudor de Cristo
en el taller de Nazaret nos salva, así
como una gota de su sangre en la
Cruz del Calvario.

Iniciada la vida pública, cuando Jesús
regresa a Nazaret, sus paisanos se
admiran: «¿De dónde le viene a éste
esa sabiduría y esos poderes? ¿No es
éste el hijo del artesano?» (Mt
13,54-55). La gente decía de Él que
«todo lo ha hecho bien» (Mc 7, 37), y
san Josemaría comentaba que Jesús
ha hecho admirablemente bien «los
grandes prodigios, y las cosas
menudas, cotidianas, que a nadie
deslumbraron, pero que Cristo
realizó con la plenitud de quien es



perfecto Dios y hombre
perfecto» (Amigos de Dios, n. 56). 

Jesús valora lo pequeño si está hecho
con amor y generosidad, como la
limosna de la viuda pobre (cfr. Mc
12, 41-43): «¿No has visto las lumbres
de la mirada de Jesús cuando la
pobre viuda deja en el templo su
pequeña limosna? –Dale tú lo que
puedas dar: no está en el mérito en lo
poco ni en lo mucho, sino en la
voluntad con que lo des» (Camino, n.
829). Y también echa en falta los
debidos detalles de cortesía en casa
de Simón el fariseo, después de que
una mujer pecadora se acercara a
Jesús, regara con lágrimas sus pies,
los secara con sus cabellos, los
ungiera con perfume y los besara,
mientras su anfitrión no le había
ofrecido agua para los pies, ni le
había dado el beso de bienvenida, ni
había ungido su cabeza con aceite
(cfr. Lc 7, 38-46). Jesús –explica san
Josemaría– «sacó a colación esa falta



de urbanidad para realzar con esa
anécdota la enseñanza de que en los
pequeños detalles se muestra el
amor» (Amigos de Dios, n. 122).

En sus enseñanzas, Jesús destaca la
importancia de ser fiel en lo poco. En
la parábola de los talentos,
demuestra este aprecio con más
palabras que son como la bienvenida
al Cielo: «Muy bien, siervo bueno y
fiel; como has sido fiel en lo poco, yo
te confiaré lo mucho: entra en la
alegría de tu Señor» (Mt 25, 21). Y san
Josemaría deduce: «Son palabras de
Cristo –In pauca fidelis!... –
¿Desdeñarás ahora las cosas
pequeñas si se promete la gloria a
quienes las guardan?» (Camino, n.
819). 

También la parábola de las vírgenes
necias y prudentes (cfr. Mt 25, 1-13)
constituye una llamada de atención
para estar en los detalles, que son
como el aceite, ausente en las



lámparas de las vírgenes necias: «No
supieron o no quisieron prepararse
con la solicitud debida (…). Les faltó
generosidad para cumplir
acabadamente lo poco que tenían
encomendado. (…) Me podéis
responder: son pequeñeces. Sí,
verdaderamente: pero esas
pequeñeces son el aceite, nuestro
aceite, que mantiene viva la llama y
encendida la luz» (Amigos de Dios, n.
41). Jesús está en el detalle de decir a
sus discípulos, tras la multiplicación
de los panes: «Recoged los trozos que
han sobrado para que nada se
pierda» (Jn 5, 12). En definitiva, Jesús
tiene en mucho las cosas pequeñas
para que nosotros no las
despreciemos.

2. El ámbito de las cosas pequeñas

Materialmente, el espacio o ambiente
en el que vivir el cuidado de las cosas
pequeñas abarca todas nuestras
actividades: el trabajo, la vida



familiar, las relaciones sociales, el
descanso, etc., son elementos
constitutivos de la vida espiritual de
quien desea ser santo en medio del
mundo, en estrecho contacto con las
realidades del día a día. 

Y desde el punto de vista formal, el
ámbito de las cosas pequeñas es el de
todas las virtudes. No sería virtuosa
una persona capaz de soportar con
fortaleza grandes tribulaciones y, al
mismo tiempo fuera insensible y
desagradecido ante un pequeño
servicio recibido; o que viviera con
un fuerte sentido la justicia, pero
fácilmente descuidara detalles de
sobriedad. Las virtudes forman como
un tejido en el que todas sus fibras
crecen de modo homogéneo, algunas
veces a través de actos heroicos, pero
habitualmente mediante acciones
menudas que tienden al bien y a la
verdad. San Josemaría advertía del
peligro de imaginar grandes gestas
en servicio del Señor, haciendo



referencia al personaje de Tartarín
de Tarascón, que pretendía cazar
leones en los pasillos de su casa y –
como era de esperar– no los
encontraba: «Convenceos de que
ordinariamente no encontraréis
lugar para hazañas deslumbrantes,
entre otras razones porque no suelen
presentarse. En cambio, no os faltan
ocasiones de demostrar a través de lo
pequeño, de lo normal, el amor que
tenéis a Jesucristo» (Amigos de Dios,
n. 8). Más gráfica y llena de contraste
es la consideración de Camino, n.
204: «¡Cuántos que se dejarían
enclavar en una cruz, ante la mirada
atónita de millares de espectadores,
no saben sufrir cristianamente los
alfilerazos de cada día! –Piensa,
entonces, qué es lo más heroico».

El ámbito de las cosas pequeñas, por
tanto, es tan extenso como la vida
misma, empezando por las propias
obligaciones: «¿Quieres de verdad
ser santo? –Cumple el pequeño deber

https://es.wikipedia.org/wiki/Tartar%C3%ADn_de_Tarasc%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Tartar%C3%ADn_de_Tarasc%C3%B3n


de cada momento: haz lo que debes y
está en lo que haces» (Camino, n.
815). 

Para que haya virtud –explica santo
Tomás– «hay que atender a dos
cosas: a lo que se hace y al modo de
hacerlo» (Quodl. IV, a. 19). Si
queremos ser santos, no hay otro
camino que, confiando en la gracia
de Dios, intentar realizar todo con la
mayor perfección posible, estando en
los detalles un día y otro, durante
toda la vida. Son tantas las virtudes
que pueden ser vividas y fortalecidas
con cosas pequeñas. Por ejemplo, la
sobriedad (Camino, n. 681: «El día
que te levantes de la mesa sin haber
hecho una pequeña mortificación
has comido como un pagano»); el
desprendimiento (Amigos de Dios, n.
119: «acostúmbrate, ya desde ahora,
a afrontar con alegría las pequeñas
limitaciones, las incomodidades, el
frío, el calor, la privación de algo que
consideras imprescindible, el no



poder descansar como y cuando
quisieras, el hambre, la soledad, la
ingratitud, la deshonra…»); la
obediencia (Camino, n. 618: «El
enemigo: ¿obedecerás… hasta en ese
detalle “ridículo”? Tú, con la gracia
de Dios: obedeceré… hasta en ese
detalle “heroico”»); la penitencia
(Amigos de Dios, n. 138: «La
penitencia consiste en soportar con
buen humor las mil pequeñas
contradicciones de la jornada»), etc.
No faltan campos en los que vivir día
a día continuos detalles pequeños
que nos unen a Dios y nos hacen
mejores: «¿Has visto cómo
levantaron aquel edificio de
grandeza imponente? Un ladrillo, y
otro. Miles. Pero, uno a
uno» (Camino, n. 823). Así se
colabora con el Dios-Arquitecto que
levanta el edificio de nuestra
santificación personal.

3. La clave o el secreto del valor de
las cosas pequeñas



Solo es posible vivir con esa atención
a las cosas pequeñas cuando es el
amor lo que nos mueve. La clave del
valor de las cosas pequeñas –lo
habíamos anticipado– está en
realizarlas por amor: «Hazlo todo
por Amor. –Así no hay cosas
pequeñas: todo es grande. –La
perseverancia en las cosas pequeñas,
por Amor, es heroísmo» (Camino, n.
813). Cuando se escribe “Amor” con
mayúscula se está queriendo indicar
que es Dios el amado a través de esos
actos aparentemente irrelevantes. 

Efectivamente, el amor a Dios
produce el prodigio de transfigurar
ese cúmulo de cosas pequeñas, que
por sí solas apenas tendrían valor y
que forman el tejido de una vida
corriente, en algo divino, de precio
infinito: en santidad. No deberíamos
permitir que ese tesoro diario se nos
escapara de las manos. Esa grandeza
que resulta de tantas cosas pequeñas
hechas por Amor, es a la que se



refiere san Josemaría, al escribir: «De
que tú y yo nos portemos como Dios
quiere –no lo olvides– dependen
muchas cosas grandes» (Camino, n.
755). La idea puede remitir, también,
a saber descubrir en la comunión de
los santos la importancia del papel
que cada uno juega en la empresa
divina de la Redención: «No me seas
tonto: es verdad que haces el papel –
a lo más– de un pequeño tornillo en
esa gran empresa de Cristo. Pero,
¿sabes lo que supone que el tornillo
no apriete bastante o salte de su
sitio?: se aflojarán piezas de un
tamaño o caerán melladas las
ruedas. Se habrá entorpecido el
trabajo. –Quizá se inutilizará toda la
maquinaria. ¡Qué gran cosa es ser un
pequeño tornillo!» (Camino, n. 830).
Cuando cada cumple su deber día a
día, desde su propio lugar,
realizando su actividad profesional
con competencia, para dar gloria a
Dios y servir a los demás, está



colaborando con Cristo para renovar
el mundo.

Es, precisamente, el amor la clave
para desmoronar toda interpretación
del cuidado de las cosas pequeñas en
términos de un perfeccionismo
narcisista, o propio de personas con
mentalidad maniática o
cuadriculada. 

Esas posibles actitudes se colocan en
las antípodas del amor, ya que
surgen de intereses egoístas y solo
sirven para enrarecer a personas y
dificultar su relación con los demás.
El cuidado de lo menudo de cada día
no quiere decir que todo saldrá a la
perfección, pues Dios cuenta con que
somos seres humanos con nuestros
límites, a través de los cuales su
amor puede seguir actuando.
Parafraseando a san Pablo, los
cristianos hemos de transformarnos,
renovando nuestra mente para poder
«discernir cuál es la voluntad de



Dios, qué es lo bueno, agradable y
perfecto» (Rm 12, 2). Diariamente
tenemos la posibilidad de encontrar
la voluntad de Dios materializada en
cosas asequibles y pequeñas, pero
buenas, agradables a los ojos de Dios
y de los hombres.

Vicente Bosch

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/cosas-

pequenas/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/es-uy/article/cosas-pequenas/
https://opusdei.org/es-uy/article/cosas-pequenas/
https://opusdei.org/es-uy/article/cosas-pequenas/

	Cosas pequeñas

