
opusdei.org

Conocerle y
conocerte (XI): Sois
una carta de Cristo

La relación con Dios en nuestra
oración está íntimamente unida
a todas nuestras acciones en la
vida cotidiana. Lo señaló Jesús
en su predicación y lo
recordaba siempre san
Josemaría.

01/12/2020

Al final del año 57, san Pablo escribe
una carta a los cristianos que viven
en Corinto. El apóstol es consciente



de que en aquella comunidad
algunos no le conocen, otros se
habían dejado llevar por habladurías
que lo desacreditaban, así que en
gran parte del texto expone las
características que debe tener quien
es portador del Evangelio de Jesús.
Sabemos también que, por aquella
misma razón, había prometido
volver a visitarles pronto pero, hasta
ese momento, no había podido
hacerlo. En este contexto
encontramos una de las frases más
bonitas de sus escritos. Pablo se
pregunta, de manera retórica, si
necesita enviar alguna carta de
recomendación para que la
comunidad lo conozca mejor, para
ganarse nuevamente su estima. Y
responde, lleno de fe en la acción de
Dios en las personas, que su
verdadera carta de recomendación
es el corazón de cada uno de los
cristianos de Corinto; afirma que es
el mismo Espíritu Santo quien la
escribe en sus almas, valiéndose de



lo que san Pablo les había
transmitido: «Es notorio que sois una
carta de Cristo» (2 Co 3,3).

¿Cómo nos convertimos en esa «carta
de Cristo»? ¿Cómo hace Dios para
transformarnos poco a poco? «Todos
nosotros, que con el rostro
descubierto reflejamos como en un
espejo la gloria del Señor, vamos
siendo transformados en su misma
imagen, cada vez más gloriosos,
conforme obra en nosotros el
Espíritu del Señor» (2 Co 3,18). Estas
palabras de san Pablo desvelan el 
método del Espíritu Santo en
nosotros. Se trata de hacernos 
gloriosamente semejantes a Cristo de
modo progresivo, contando con el
tiempo: esta es la dinámica propia de
la vida espiritual.

Querer lo mismo que Jesús

Se comprende muy bien que una de
las mayores preocupaciones de Jesús
fuera que la oración, al ser un medio



privilegiado para cultivar nuestra
relación con Dios, no quedase como
un elemento aislado en medio de las
demás tareas, con poca fuerza para
transformar la vida. Por eso Cristo,
para insistir sobre esta necesidad de
unir oración con transformación de
la propia vida, en el Sermón de la
Montaña dijo: «No todo el que me
dice: "Señor, Señor", entrará en el
Reino de los Cielos, sino el que hace
la voluntad de mi Padre, que está en
los cielos. Muchos me dirán aquel
día: "Señor, Señor, ¿no hemos
profetizado en tu nombre, y hemos
expulsado los demonios en tu
nombre, y hemos hecho prodigios en
tu nombre?" Entonces yo declararé
ante ellos: "Jamás os he conocido
(…)"» (Mt 7,21-23). Son unas palabras
fuertes. No basta haberle seguido, ni
siquiera haber hecho cosas grandes
en nombre de Jesús. Se trata de algo
mucho más profundo: saber
conformarse a la voluntad de Dios.



No nos resulta difícil entender esas
palabras de nuestro Señor. Si la
oración es camino y expresión de
una relación de amistad, entonces
debe seguir las características
propias de un amor de ese tipo. Entre
los amigos se llega, como recuerdan
los clásicos, al idem velle, idem nolle,
a querer lo mismo y a rechazar lo
mismo. La oración cambia nuestra
vida porque nos lleva a sintonizar
con los deseos del corazón de Cristo,
a vibrar con su afán de almas, a
buscar con ilusión agradar a nuestro
Padre celestial. Si no fuese así, si la
oración no nos llevara a esa gloriosa
semejanza de la que hablaba san
Pablo, sin darnos cuenta nuestra
oración se podría transformar en
algo similar a una terapia de
autoayuda, con la finalidad de
mantener en paz nuestro espíritu o
de garantizarnos un espacio de
soledad. En ese caso, aunque se
traten de objetivos que pueden ser
positivos, la oración no cumpliría su



función principal: dar cauce a una
auténtica relación de amistad con
Cristo, llamada a transformar la vida.

Esta importante enseñanza de Jesús
nos ofrece una pista para revisar la 
situación de nuestra oración. El
criterio no será ya el sentimiento o el
gusto espiritual que encuentro en
mis ratos de oración; tampoco el
número de propósitos que soy capaz
de plantearme; ni siquiera el grado
de concentración que he alcanzado.
La oración, en cambio, podrá ser
revisada a la luz del grado de
transformación que trae a nuestra
vida, a la luz de la progresiva
superación de las incoherencias que
se dan entre lo creemos y lo que, en
último término, logramos vivir.

Una identificación que se da en el
tiempo

El mismo san Pablo, que recibió la
gracia de encontrarse con Jesús
resucitado en el camino de Damasco,



pone de manifiesto en otros textos
cómo los primeros cristianos eran
muy conscientes de que la meta de la
oración era la identificación con
Cristo. Así, exhortaba a los cristianos
de Filipos a tener «los mismos
sentimientos que tuvo Cristo
Jesús» (Flp 2,5) y afirmaba con
sencillez a los de Corinto que
«nosotros tenemos la mente de
Cristo» (1 Co 2,16). Ahora bien, tener
los mismos sentimientos y la misma 
mente del Hijo de Dios es algo que no
se puede conseguir solamente como
fruto del esfuerzo personal o de la
aplicación de unas técnicas de
aprendizaje. Se trata de algo que es
consecuencia, ciertamente, de la
propia lucha por hacer el bien de la
manera que lo haría Jesús, pero
dentro de una experiencia de
comunión, la propia del amor de
amistad; así, mediante la gracia, nos
abrimos a una asimilación de lo
propio de Cristo.



En la medida en que es el efecto
propio de una relación de amistad, la
identificación con Cristo, fruto de la
oración, es progresiva, requiere
tiempo. Por eso recordaba san
Josemaría que Dios lleva a las almas
como por un plano inclinado,
trabajando poco a poco en su interior
y dándoles deseos y fuerzas de
corresponder cada vez mejor a su
amor: «En este torneo de amor no
deben entristecernos las caídas, ni
aun las caídas graves, si acudimos a
Dios con dolor y buen propósito en el
sacramento de la Penitencia. El
cristiano no es un maníaco
coleccionista de una hoja de servicios
inmaculada. Jesucristo Nuestro
Señor se conmueve tanto con la
inocencia y la fidelidad de Juan y,
después de la caída de Pedro, se
enternece con su arrepentimiento.
Comprende Jesús nuestra debilidad y
nos atrae hacia sí, como a través de
un plano inclinado, deseando que
sepamos insistir en el esfuerzo de



subir un poco, día a día»[1]. Saber que
las propias miserias –incluso las que
más nos humillan– no son un
obstáculo insuperable en el amor a
Dios y en nuestro camino de
identificación completa con él, nos
llena de esperanza. Y nos llena
también de estupor: ¿cómo es posible
que sea verdad ese grito —una vez
más de san Pablo— que asegura que
nada «podrá separarnos del amor de
Dios, que está en Cristo Jesús, Señor
nuestro» (Rm 8,39)?

La respuesta, que solo la oración nos
permite percibir de modo completo,
se encuentra en la primacía de la
iniciativa divina: es Dios quien nos
busca y nos atrae. El apóstol Juan, ya
en los últimos años de su vida, lo
recordaba con emoción: «En esto
consiste el amor: no en que nosotros
hayamos amado a Dios, sino en que
Él nos amó primero y envió a su Hijo
como víctima de propiciación por
nuestros pecados» (1 Jn 4,10). Hacer



oración es, pues, hacerse conscientes
de que estamos en buenas manos y
que nuestro amor –siempre
imperfecto— es solo correspondencia
al amor de Dios que nos precede, nos
acompaña y nos sigue. La
contemplación de ese amor es el
mayor estímulo para recorrer ese
plano inclinado de la identificación
profunda con Jesucristo.

Para crecer siempre en el amor

Normalmente, en la vida cristiana, el
paso del tiempo va unido al
crecimiento personal. Por ello, la
correspondencia al amor de Dios que
ansiamos en la oración se suele
manifestar en deseos de mejora, en
un anhelo firme de apartar de
nosotros lo que nos aparte de Cristo.
De ahí que, quizá con relativa
frecuencia, se nos haya enseñado a
hacer oración de examen, pidiendo
luz para detectar lo que no es propio
de nuestra condición de hijos de



Dios; hemos aprendido a formular
propósitos concretos para –contando
siempre con la ayuda de la gracia–
aspirar a agradar al Señor,
superando aspectos de nuestra vida
que nos apartan aunque sea poco de
él.

Sabemos muy bien que ese examen y
esos propósitos no son un modo de
querer conquistar las cosas por
nuestra cuenta, sino que se trata de
la manera verdaderamente humana
de amar: quien desea agradar en
todo a la persona amada se esfuerza
por alcanzar la mejor versión de sí
mismo. Sabiendo que Dios nos quiere
como somos, deseamos amarle como
él merece. Por eso buscamos, con
una saludable tensión, luchar cada
día un poco. No queremos caer en la
tentación –¡tan fácil!– de justificar
nuestras debilidades, olvidando que
con su muerte y resurrección Cristo
nos ha obtenido la gracia suficiente
para vencer nuestros pecados[2].



Cuando san Josemaría era un joven
sacerdote, muchos obispos le pedían
que predicara durante días de retiro
espiritual o ejercicios espirituales.
Entonces, algunos le acusaron de
predicar «ejercicios de vida y no de
muerte»[3]. Estaban acostumbrados a
que, en aquellas jornadas, se
reflexionase sobre todo en el destino
eterno de cada uno y se sorprendían
de que san Josemaría hablase
también muy ampliamente sobre
cómo vivir coherentemente la propia
vocación. Esto pone de manifiesto
una importante característica de la
misión del Opus Dei: enseñar a 
materializar la vida espiritual,
evitando que la oración se convierta
en una dimensión independiente y
aislada en la vida de las personas; o,
como dice san Josemaría, «apartarlos
así de la tentación, tan frecuente
entonces y ahora, de llevar como una
doble vida: la vida interior, la vida de
relación con Dios, de una parte; y de
otra, distinta y separada, la vida



familiar, profesional y social, plena
de pequeñas realidades terrenas»[4].

Aunque en nuestros ratos de oración
no siempre experimentemos
sensiblemente el amor de Dios –
algunas veces sí que lo haremos– en
realidad está allí siempre presente y
operante. Si a ese amor sumamos la
lucha en lo que el Señor nos vaya
indicando, nuestra vida –nuestros
pensamientos, nuestros deseos,
nuestras intenciones, nuestras obras–
se transformará progresivamente.
Llegaremos a ser para los demás 
Cristo que pasa, ipse Christus.

Amarle en el prójimo

En una ocasión, un escriba preguntó
a Jesús: «Maestro, ¿cuál es el
mandamiento principal de la ley?».
Recordamos muy bien su respuesta:
«Amarás al Señor tu Dios con todo tu
corazón y con toda tu alma y con
toda tu mente. Este es el mayor y
primer mandamiento. El segundo es



como este: amarás a tu prójimo como
a ti mismo. De estos dos
mandamientos dependen toda la Ley
y los Profetas» (Mt 22,36-38). De esta
manera, con pocas palabras, Jesús
explicó para siempre la unión del
amor a Dios con el amor al prójimo.
Y se trata de una enseñanza que el
Señor quiso seguir insistiendo hasta
los últimos instantes antes de subir
definitivamente al cielo. Incluso
cuando, ya resucitado, se encuentra
con Pedro a orillas del mar de
Galilea, Jesús responde a las
promesas de amor de quien fuera el
primer Papa con un invariable:
«Apacienta mis ovejas» (cf. Jn
21,15-17).

El motivo último de la unión de
ambos mandamientos y, por tanto, de
la necesidad de aprender a amar a
Cristo en los demás, la encontramos
explicado por el mismo Jesús con
gran fuerza en la descripción que
hace del juicio final. Allí pone de



manifiesto que la razón se encuentra
en la unión profunda que él ha
establecido con cada hombre: «Tuve
hambre y me disteis de comer, tuve
sed y me disteis de beber» (Mt 25,35).
En efecto, como enseña el Concilio
Vaticano II, «el Hijo de Dios con su
encarnación se ha unido, en cierto
modo, con todo hombre»[5]. Es
imposible amarle sin amar también
al prójimo, sin aprender a amarle
también en el prójimo.

La oración, cuando es auténtica, nos
lleva a preocuparnos de los demás;
de los que tenemos más cerca y de
los que más sufren. Nos lleva a saber
convivir con todos y a dar cabida en
nuestro corazón también a los que
no piensan como nosotros,
procurando siempre su bien, con
frecuentes detalles de servicio. En
ella encontramos fuerzas para
perdonar y luces para amar cada vez
mejor y de modo más concreto a
todos, saliendo de nuestros egoísmos



y comodidades, sin temor a
complicarnos santamente la vida.
Como nos recuerda el papa
Francisco, «el mejor modo de
discernir si nuestro camino de
oración es auténtico será mirar en
qué medida nuestra vida se va
transformando a la luz de la
misericordia»[6]. Adquirir un corazón
compasivo y misericordioso, como el
de Jesús —imagen perfecta del
corazón del Padre— es el fruto
último de nuestra vida de oración,
señal cierta de nuestra identificación
con Cristo.

Nicolás Álvarez de las Asturias /
Photo: Ava Sol - Unsplash

[1] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 75

[2] Cf. san Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, nn. 102-103.



[3] Cf. Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 2, pp.
675-680.

[4] San Josemaría, Conversaciones, n.
114.

[5] Concilio Vaticano II, Const. pastoral
Gaudium et spes, n. 22.

[6] Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
exsultate, n. 105.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/conocerle-y-
conocerte-xi-sois-una-carta-de-cristo/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/conocerle-y-conocerte-xi-sois-una-carta-de-cristo/
https://opusdei.org/es-uy/article/conocerle-y-conocerte-xi-sois-una-carta-de-cristo/
https://opusdei.org/es-uy/article/conocerle-y-conocerte-xi-sois-una-carta-de-cristo/

	Conocerle y conocerte (XI): ​Sois una carta de Cristo

