opusdei.org

Conocerley
conocerte (XI): Sois
una carta de Cristo

La relacion con Dios en nuestra
oracion esta intimamente unida
a todas nuestras acciones en la
vida cotidiana. Lo sefialo Jesus
en su predicacion y lo
recordaba siempre san
Josemaria.

01/12/2020

Al final del afio 57, san Pablo escribe
una carta a los cristianos que viven
en Corinto. El apostol es consciente



de que en aquella comunidad
algunos no le conocen, otros se
habian dejado llevar por habladurias
que lo desacreditaban, asi que en
gran parte del texto expone las
caracteristicas que debe tener quien
es portador del Evangelio de Jesus.
Sabemos también que, por aquella
misma razon, habia prometido
volver a visitarles pronto pero, hasta
ese momento, no habia podido
hacerlo. En este contexto
encontramos una de las frases mas
bonitas de sus escritos. Pablo se
pregunta, de manera retorica, si
necesita enviar alguna carta de
recomendacion para que la
comunidad lo conozca mejor, para
ganarse nuevamente su estima. Y
responde, lleno de fe en la accion de
Dios en las personas, que su
verdadera carta de recomendacion
es el corazon de cada uno de los
cristianos de Corinto; afirma que es
el mismo Espiritu Santo quien la
escribe en sus almas, valiéndose de



lo que san Pablo les habia
transmitido: «Es notorio que sois una
carta de Cristo» (2 Co 3,3).

¢COmo nos convertimos en esa «carta
de Cristo»? ¢;Como hace Dios para
transformarnos poco a poco? «Todos
nosotros, que con el rostro
descubierto reflejamos como en un
espejo la gloria del Sefior, vamos
siendo transformados en su misma
imagen, cada vez mas gloriosos,
conforme obra en nosotros el
Espiritu del Sefior» (2 Co 3,18). Estas
palabras de san Pablo desvelan el
método del Espiritu Santo en
nosotros. Se trata de hacernos
gloriosamente semejantes a Cristo de
modo progresivo, contando con el
tiempo: esta es la dindmica propia de
la vida espiritual.

Querer lo mismo que Jesus

Se comprende muy bien que una de
las mayores preocupaciones de Jesus
fuera que la oracion, al ser un medio



privilegiado para cultivar nuestra
relacion con Dios, no quedase como
un elemento aislado en medio de las
demas tareas, con poca fuerza para
transformar la vida. Por eso Cristo,
para insistir sobre esta necesidad de
unir oracion con transformacion de
la propia vida, en el Sermon de la
Montafia dijo: «No todo el que me
dice: "Senor, Sefior", entrara en el
Reino de los Cielos, sino el que hace
la voluntad de mi Padre, que esta en
los cielos. Muchos me diran aquel
dia: "Sefior, Sefior, ;no hemos
profetizado en tu nombre, y hemos
expulsado los demonios en tu
nombre, y hemos hecho prodigios en
tu nombre?" Entonces yo declararé
ante ellos: "Jamas os he conocido
(...)"» (Mt 7,21-23). Son unas palabras
fuertes. No basta haberle seguido, ni
siquiera haber hecho cosas grandes
en nombre de Jesus. Se trata de algo
mucho mas profundo: saber
conformarse a la voluntad de Dios.



No nos resulta dificil entender esas
palabras de nuestro Sefior. Si la
oracion es camino y expresion de
una relacion de amistad, entonces
debe seguir las caracteristicas
propias de un amor de ese tipo. Entre
los amigos se llega, como recuerdan
los clasicos, al idem velle, idem nolle,
a querer lo mismo y a rechazar lo
mismo. La oracion cambia nuestra
vida porque nos lleva a sintonizar
con los deseos del corazoén de Cristo,
a vibrar con su afan de almas, a
buscar con ilusion agradar a nuestro
Padre celestial. Si no fuese asi, si la
oracion no nos llevara a esa gloriosa
semejanza de la que hablaba san
Pablo, sin darnos cuenta nuestra
oracion se podria transformar en
algo similar a una terapia de
autoayuda, con la finalidad de
mantener en paz nuestro espiritu o
de garantizarnos un espacio de
soledad. En ese caso, aunque se
traten de objetivos que pueden ser
positivos, la oracion no cumpliria su



funcion principal: dar cauce a una
auténtica relacion de amistad con
Cristo, llamada a transformar la vida.

Esta importante ensefianza de Jesus
nos ofrece una pista para revisar la
situacion de nuestra oracion. El
criterio no sera ya el sentimiento o el
gusto espiritual que encuentro en
mis ratos de oracion; tampoco el
numero de propositos que soy capaz
de plantearme; ni siquiera el grado
de concentracion que he alcanzado.
La oracion, en cambio, podra ser
revisada a la luz del grado de
transformacion que trae a nuestra
vida, a la luz de la progresiva
superacion de las incoherencias que
se dan entre lo creemos y 1o que, en
ultimo término, logramos vivir.

Una identificacion que se da en el
tiempo

El mismo san Pablo, que recibid la
gracia de encontrarse con Jesus
resucitado en el camino de Damasco,



pone de manifiesto en otros textos
como los primeros cristianos eran
muy conscientes de que la meta de la
oracion era la identificacion con
Cristo. Asi, exhortaba a los cristianos
de Filipos a tener «los mismos
sentimientos que tuvo Cristo

Jesus» (Flp 2,5) y afirmaba con
sencillez a los de Corinto que
«nosotros tenemos la mente de
Cristo» (1 Co 2,16). Ahora bien, tener
los mismos sentimientos y la misma
mente del Hijo de Dios es algo que no
se puede conseguir solamente como
fruto del esfuerzo personal o de la
aplicacion de unas técnicas de
aprendizaje. Se trata de algo que es
consecuencia, ciertamente, de la
propia lucha por hacer el bien de la
manera que lo haria Jesus, pero
dentro de una experiencia de
comunion, la propia del amor de
amistad; asi, mediante la gracia, nos
abrimos a una asimilacion de lo
propio de Cristo.



En la medida en que es el efecto
propio de una relacion de amistad, la
identificacion con Cristo, fruto de la
oracion, es progresiva, requiere
tiempo. Por eso recordaba san
Josemaria que Dios lleva a las almas
como por un plano inclinado,
trabajando poco a poco en su interior
y dandoles deseos y fuerzas de
corresponder cada vez mejor a su
amor: «En este torneo de amor no
deben entristecernos las caidas, ni
aun las caidas graves, si acudimos a
Dios con dolor y buen propdsito en el
sacramento de la Penitencia. El
cristiano no es un maniaco
coleccionista de una hoja de servicios
inmaculada. Jesucristo Nuestro
Sefior se conmueve tanto con la
inocencia y la fidelidad de Juany,
despueés de la caida de Pedro, se
enternece con su arrepentimiento.
Comprende Jesus nuestra debilidad y
nos atrae hacia si, como a través de
un plano inclinado, deseando que
sepamos insistir en el esfuerzo de



subir un poco, dia a dia»™. Saber que

las propias miserias —incluso las que
mas nos humillan—- no son un
obstaculo insuperable en el amor a
Dios y en nuestro camino de
identificacion completa con él, nos
llena de esperanza. Y nos llena
también de estupor: ¢como es posible
que sea verdad ese grito —una vez
mas de san Pablo— que asegura que
nada «podra separarnos del amor de
Dios, que esta en Cristo Jesus, Sefior
nuestro» (Rm 8,39)?

La respuesta, que solo la oracion nos
permite percibir de modo completo,
se encuentra en la primacia de la
iniciativa divina: es Dios quien nos
busca y nos atrae. El apostol Juan, ya
en los ultimos afnos de su vida, lo
recordaba con emocion: «En esto
consiste el amor: no en que nosotros
hayamos amado a Dios, sino en que
El nos amé primero y envié a su Hijo
como victima de propiciacion por
nuestros pecados» (1 Jn 4,10). Hacer



oracion es, pues, hacerse conscientes
de que estamos en buenas manosy
que nuestro amor —siempre
imperfecto— es solo correspondencia
al amor de Dios que nos precede, nos
acompana y nos sigue. La
contemplacion de ese amor es el
mayor estimulo para recorrer ese
plano inclinado de la identificacion
profunda con Jesucristo.

Para crecer siempre en el amor

Normalmente, en la vida cristiana, el
paso del tiempo va unido al
crecimiento personal. Por ello, la
correspondencia al amor de Dios que
ansiamos en la oracion se suele
manifestar en deseos de mejora, en
un anhelo firme de apartar de
nosotros lo que nos aparte de Cristo.
De ahi que, quiza con relativa
frecuencia, se nos haya ensefado a
hacer oracion de examen, pidiendo
luz para detectar lo que no es propio
de nuestra condicion de hijos de



Dios; hemos aprendido a formular
propadsitos concretos para —contando
siempre con la ayuda de la gracia—
aspirar a agradar al Sefior,
superando aspectos de nuestra vida
que nos apartan aungue sea poco de
él.

Sabemos muy bien que ese examen'y
eso0s propositos no son un modo de
querer conquistar las cosas por
nuestra cuenta, sino que se trata de
la manera verdaderamente humana
de amar: quien desea agradar en
todo a la persona amada se esfuerza
por alcanzar la mejor version de si
mismo. Sabiendo que Dios nos quiere
como somos, deseamos amarle como
él merece. Por eso buscamos, con
una saludable tensién, luchar cada
dia un poco. No queremos caer en la
tentacion —jtan facil!- de justificar
nuestras debilidades, olvidando que
con su muerte y resurreccion Cristo
nos ha obtenido la gracia suficiente
para vencer nuestros pecados®.



Cuando san Josemaria era un joven
sacerdote, muchos obispos le pedian
que predicara durante dias de retiro
espiritual o ejercicios espirituales.
Entonces, algunos le acusaron de
predicar «ejercicios de vida y no de
muerte»™, Estaban acostumbrados a
que, en aquellas jornadas, se
reflexionase sobre todo en el destino
eterno de cada uno y se sorprendian
de que san Josemaria hablase
también muy ampliamente sobre
como vivir coherentemente la propia
vocacion. Esto pone de manifiesto
una importante caracteristica de la
mision del Opus Dei: ensefar a
materializar la vida espiritual,
evitando que la oracion se convierta
en una dimension independiente y
aislada en la vida de las personas; o,
como dice san Josemaria, «apartarlos
asi de la tentacion, tan frecuente
entonces y ahora, de llevar como una
doble vida: la vida interior, la vida de
relacion con Dios, de una parte; y de
otra, distinta y separada, la vida



familiar, profesional y social, plena
[4]

de pequeiias realidades terrenas» .
Aunque en nuestros ratos de oracion
no siempre experimentemos
sensiblemente el amor de Dios -
algunas veces si que lo haremos- en
realidad estd alli siempre presente y
operante. Si a ese amor sumamos la
lucha en lo que el Sefior nos vaya
indicando, nuestra vida —-nuestros
pensamientos, nuestros deseos,
nuestras intenciones, nuestras obras—
se transformara progresivamente.
Llegaremos a ser para los demas
Cristo que pasa, ipse Christus.

Amarle en el projimo

En una ocasion, un escriba pregunto
a Jesus: «Maestro, ¢cudl es el
mandamiento principal de la ley?».
Recordamos muy bien su respuesta:
«Amaras al Sefior tu Dios con todo tu
corazon y con toda tu alma y con
toda tu mente. Este es el mayor y
primer mandamiento. El segundo es



como este: amaras a tu projimo como
a ti mismo. De estos dos
mandamientos dependen toda la Ley
y los Profetas» (Mt 22,36-38). De esta
manera, con pocas palabras, Jesus
explico para siempre la union del
amor a Dios con el amor al projimo.
Y se trata de una ensefianza que el
Sefior quiso seguir insistiendo hasta
los ultimos instantes antes de subir
definitivamente al cielo. Incluso
cuando, ya resucitado, se encuentra
con Pedro a orillas del mar de
Galilea, Jesus responde a las
promesas de amor de quien fuera el
primer Papa con un invariable:
«Apacienta mis ovejas» (cf. Jn
21,15-17).

El motivo ultimo de la union de
ambos mandamientos y, por tanto, de
la necesidad de aprender a amar a
Cristo en los demas, la encontramos
explicado por el mismo Jesus con
gran fuerza en la descripcion que
hace del juicio final. Alli pone de



manifiesto que la razdn se encuentra
en la union profunda que €l ha
establecido con cada hombre: «Tuve
hambre y me disteis de comer, tuve
sed y me disteis de beber» (Mt 25,35).
En efecto, como ensena el Concilio
Vaticano II, «el Hijo de Dios con su
encarnacion se ha unido, en cierto
modo, con todo hombre»"'. Es
imposible amarle sin amar también
al projimo, sin aprender a amarle
también en el préjimo.

La oracion, cuando es auténtica, nos
lleva a preocuparnos de los demas;
de los que tenemos mas cerca y de
los que mas sufren. Nos lleva a saber
convivir con todos y a dar cabida en
nuestro corazon también a los que
no piensan como nosotros,
procurando siempre su bien, con
frecuentes detalles de servicio. En
ella encontramos fuerzas para
perdonar y luces para amar cada vez
mejor y de modo mas concreto a
todos, saliendo de nuestros egoismos



y comodidades, sin temor a
complicarnos santamente la vida.
Como nos recuerda el papa
Francisco, «el mejor modo de
discernir si nuestro camino de
oracion es auténtico sera mirar en
qué medida nuestra vida se va
transformando a la luz de la
misericordia»'®. Adquirir un corazén
compasivo y misericordioso, como el
de Jesus —imagen perfecta del
corazon del Padre— es el fruto
ultimo de nuestra vida de oracion,
sefial cierta de nuestra identificacion
con Cristo.

Nicolds Alvarez de las Asturias /
Photo: Ava Sol - Unsplash

" San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n.75

I Cf. san Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, nn. 102-103.



Bl Cf. Andrés Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 2, pp.
675-680.

I San Josemaria, Conversaciones, n.
114.

B! Concilio Vaticano II, Const. pastoral
Gaudium et spes, n. 22.

 Prancisco, EX. Ap. Gaudete et
exsultate, n. 105.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/conocerle-y-
conocerte-xi-sois-una-carta-de-cristo/
(07/02/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/conocerle-y-conocerte-xi-sois-una-carta-de-cristo/
https://opusdei.org/es-uy/article/conocerle-y-conocerte-xi-sois-una-carta-de-cristo/
https://opusdei.org/es-uy/article/conocerle-y-conocerte-xi-sois-una-carta-de-cristo/

	Conocerle y conocerte (XI): ​Sois una carta de Cristo

