
opusdei.org

Conocerle y
conocerte (VIII): En
el tiempo oportuno

Dios nos hace experimentar
nuestra oración de la manera
que más nos conviene en cada
momento. Santa Isabel es un
testimonio de cómo la paciencia
y la constancia se transforman
en una plena alegría.

01/08/2020

· Otros artículos de la serie
"Conocerle y conocerte".

https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/


Cuando la vio entrar en su casa,
Isabel se dio cuenta de que María
había dejado de ser una niña.
Probablemente la había visto nacer y
crecer, tan especial como era ella, ya
desde muy pequeña. Después habían
vivido lejos una de la otra. Al
reconocerla ahora en el dintel de su
casa, se llenó de alegría. El
evangelista nos dice que la recibió «a
gran voz»: «¿Quién soy yo para que
me visite la madre de mi Señor?» (Lc
1,43). Se trataba de un gozo
profundo, que surgía de una vida
cuajada de oración. Tanto ella como
Zacarías eran considerados santos –
justos– según la Escritura y la gente
los observaba con cierta admiración
(Cfr. Lc 1,6). Sin embargo, solo ellos
dos sabían todo lo que había detrás
de tantos años vividos junto a Dios:
se trataba de experiencias que tenían
bastante de incomunicable, como nos
sucede a todos. El gozo de Isabel



surgía a partir de un pasado lleno de
dolor y esperanza, de sinsabores y
reencuentros, en el que todo había
ido haciendo cada vez más profunda
su relación con Dios. Solo ella sabía
del desconcierto que había creado en
ella el hecho de no poder ser madre,
cuando esa bendición era lo más
esperado por una mujer en Israel.
Pero el Señor había querido hacerla
pasar por aquello para elevarla a una
intimidad mayor con él.

Un ruego que es escuchado

Nuestra relación con Dios, nuestra
oración, tiene también siempre algo
único, incomunicable, como la de
Isabel; tiene algo del ave solitaria
(Cfr. Sal 102,8) a la que, como decía
san Josemaría, Dios puede elevar
como las águilas, hasta ver de hito en
hito el sol. Solo él conoce cuáles son
los tiempos y momentos adecuados
para cada uno. Dios desea esa 
intimidad divinizadora con nosotros



mucho más de lo que podemos
imaginar. Pero el hecho de que solo
él conozca los tiempos –como conocía
el momento oportuno para que
naciese Juan el Bautista– no impide
que cada uno de nosotros pueda
anhelar, en cada instante, una
intimidad mayor con el Señor.
Tampoco impide que la pidamos
constantemente, buscando lo más
alto, estirando el cuello entre la gente
para ver a Jesús que pasa, o
subiéndonos a un árbol si hace falta,
como Zaqueo. Podemos imaginar que
Isabel movió su corazón muchas
veces hacia Dios, y que empujaba a
su marido a hacer lo mismo, hasta
que este finalmente oyó: «Tu ruego
ha sido escuchado: tu mujer Isabel te
dará un hijo y le pondrás por nombre
Juan» (Lc 1,14).

Para Isabel, lo que terminaría siendo
una oración confiada en el Señor
tuvo que pasar por el horno
purificador del tiempo y de las



adversidades. Atardecía en su vida, y
Dios seguía oculto en un aspecto
crucial: ¿por qué parecía que él no
había escuchado sus plegarias de
tantos años? ¿Por qué no le había
dado un hijo? ¿Es que ni siquiera el
sacerdocio de su marido era
suficiente? En aquella necesidad
expuesta, en la debilidad orante o en
el aparente silencio de Dios, su fe, su
esperanza y su caridad se
purificaron; porque no solo
perseveró, sino que se dejó
transformar cada día, aceptando,
siempre y en todo, la voluntad del
Señor. Quizá precisamente la
identificación con la Cruz –a la cual
Isabel, de algún modo, se anticipaba–
sea el mejor modo de comprobar la
autenticidad de nuestra oración: «No
se haga mi voluntad sino la tuya» (Lc
24,42). Si los justos de la antigua
alianza vivieron en esa aceptación, y
después Jesús hizo de esa actitud
hacia el Padre el motivo de su vida
entera, también los cristianos



estamos llamados a unirnos a Dios de
este modo; siempre es tiempo
oportuno para rezar así: «Mi
alimento es hacer la voluntad del que
me envió y llevar a término su
obra» (Jn 4,34).

Momento de recordar

Tal vez la misma Isabel había
mantenido la llama encendida de la
oración del viejo Zacarías, hasta que
a su marido finalmente se le apareció
un ángel: a ella, a la que llamaban
estéril, el Señor le daría un hijo
porque para Dios no hay nada
imposible (Lc 1,36). Así, dejándose
llevar per aspera ad astra –tras una
imprescindible tarea de purificación
que él realiza en quien se deja–
Isabel llegó al exclamar en oración lo
que, pasados tantos años, nosotros
continuamos repitiendo diariamente:
«¡Bendita tú entre las mujeres y
bendito el fruto de tu vientre!» (Lc
1,42).



Saber que nuestro camino hacia Dios
conlleva una identificación profunda
con la Cruz es esencial para darnos
cuenta de cómo lo que a veces parece
estancamiento es en realidad avance.
Así, en lugar de vivir esperando
tiempos mejores, o una oración más
conforme a nuestros gustos,
aceptaremos con agradecimiento el
alimento que Dios nos quiere dar: «Si
miramos a nuestro alrededor, nos
damos cuenta de que existen muchas
ofertas de alimento que no vienen del
Señor y que aparentemente
satisfacen más. Algunos se nutren
con el dinero, otros con el éxito y la
vanidad, otros con el poder y el
orgullo. Pero el alimento que nos
nutre verdaderamente y que nos
sacia es solo el que nos da el Señor.
El alimento que nos ofrece el Señor
es distinto de los demás, y tal vez no
nos parece tan gustoso como ciertas
comidas que nos ofrece el mundo.
Entonces soñamos con otras comidas,
como los judíos en el desierto, que



añoraban la carne y las cebollas que
comían en Egipto, pero olvidaban
que esos alimentos los comían en la
mesa de la esclavitud. Ellos, en esos
momentos de tentación, tenían
memoria, pero una memoria
enferma, una memoria selectiva.
Una memoria esclava, no libre»[1].
Por eso conviene que nos
preguntemos: ¿De dónde quiero
comer? ¿Cuál es mi memoria? ¿La del
Señor que me salva, o la de la carne,
los ajos y las cebollas de la
esclavitud? ¿Con qué memoria sacio
mi alma? ¿Quiero comer alimento
sólido o seguir alimentándome de
leche? (Cfr. 1 Co 3,2).

En la vida puede surgir la tentación
de mirar atrás y de desear, como
sucedía a los israelitas, los ajos y las
cebollas de Egipto. El maná, un
alimento que en su momento
percibieron como bendición y signo
de protección (cfr. Nm 21,5), llegó a
cansarlos. Como puede ocurrirnos a



nosotros, sobre todo si nos
enfriamos, a base de desatender el
abecedario elemental de la oración:
buscar el recogimiento, cuidar los
detalles de piedad, elegir el mejor
tiempo, ser cariñosos… Es entonces,
con más motivo, el momento de
recordar, de hacer memoria, de
buscar en la oración y en las lecturas
espirituales ese alimento sólido del
que habla san Pablo, un alimento
que abre horizontes de vida.

Como atraídos por la fuerza de un
imán

Hacer memoria en la oración es
mucho más que un simple recuerdo:
tiene que ver con el concepto de
«memorial» propio de la religión de
Israel; es decir, se trata de un
acontecimiento salvífico que trae
hasta el momento presente la obra
de la redención. La oración
memoriosa es un conversar nuevo
sobre lo ya conocido, un recuerdo del



pasado que se percibe otra vez de
manera presente. Los episodios
centrales de nuestra relación con
Dios los entendemos y los vivimos de
manera diferente cada vez. Así le
sucedió quizá a Isabel cuando, desde
su maternidad recién adquirida,
percibió de modo nuevo a qué la
destinaba Dios.

Con el paso de los años, al compás de
nuestra entrega y de nuestras
resistencias, el Señor va
mostrándonos las distintas
profundidades de su misterio. Él
quiere llevarnos muy alto, como en
una espiral que va ascendiendo
lentamente, dando vueltas y más
vueltas. Es cierto que podemos no
ascender y permanecer dando
círculos en horizontal, o que
podemos también descender
estrepitosamente o incluso salirnos
por la tangente y abandonar el trato
con nuestro creador… pero él no ceja
en su empeño por llevarlo a cabo: el



suyo es un plan de elección y de
justificación, de santificación y de
glorificación (cfr. Rm 8,28-30).

Como tantos autores, san Josemaría
describe ese proceso con enorme
realismo y belleza. El alma se va
«hacia Dios, como el hierro atraído
por la fuerza del imán. Se comienza a
amar a Jesús, de forma más eficaz,
con un dulce sobresalto»[2]. Cuando
meditamos los misterios de la
filiación divina, la identificación con
Cristo, el amor a la Voluntad del
Padre, el afán de corredención… e
intuimos que todo aquello es un don
del Espíritu Santo, calibramos mejor
nuestra deuda con él. Y entonces
crece impetuosamente en nosotros el
agradecimiento. Nos despertamos a
sus mociones, que son mucho más
frecuentes de lo que pensamos: «Son,
pueden muy bien ser, fenómenos
ordinarios de nuestra alma: una
locura de amor que, sin espectáculo,



sin extravagancias, nos enseña a
sufrir y a vivir»[3].

Así, con asombro, se nos va
desvelando la inmensidad del amor
que hemos recibido de Dios durante
toda nuestra vida: día tras día, año
tras año… ¡desde el seno materno!
«En esto consiste el amor: no en que
nosotros hayamos amado a Dios, sino
en que Él nos amó y envió a su Hijo
como víctima propiciatoria por
nuestros pecados» (1 Jn 4,10).
Sobrecogidos, nos descubrimos
inmersos en un amor fascinante,
cuidadoso, desarmante. Así le sucede
a Isabel: «Se ha fijado en mí para
quitar mi oprobio ante la gente» (Lc
1,25). Tras años de oscuridad, toma
conciencia de ser amada de manera
infinita por quien es la fuente de
todo amor; y esto de una manera que
ni se merece, ni es capaz de valorar
del todo, ni alcanza a corresponder:
«¿Quién soy yo para que me visite la
madre de mi Señor?» (Lc 1,43);



¿cómo es posible que Dios me ame
tanto? Y también, con algo de
desconcierto y de dolor: ¿Cómo no
me había dado cuenta antes? ¿En
qué estaba pensando?

Toda buena oración prepara el
corazón para saber qué pedir (cfr.
Rm 8,26) y para recibir lo que
pedimos. Poner un poco de amor a
Dios en cada detalle de piedad,
grande o pequeño, facilita el camino.
Tratar a Jesucristo por su nombre,
cariñosamente, expresándole
nuestro afecto sin pudor, acerca el
momento. Debemos insistir y
responder con prontitud a los
pequeños toques del amor. Hacer
«memoria de las cosas bellas,
grandes, que el Señor ha hecho en la
vida de cada uno de nosotros», pues
una oración memoriosa «hace mucho
bien al corazón cristiano»[4]. Por eso
san Josemaría en su predicación solía
recomendar: «Que cada uno de



nosotros medite en lo que Dios ha
realizado por él»[5].

Dios es todo y eso basta

Tantas veces, Isabel volvería sobre lo
que el Señor había hecho con ella.
¡Cómo se había transformado su
vida! ¡Y cuán audaz debió de
volverse! Desde entonces, todos sus
comportamientos adquieren una
riqueza singular. Se esconde durante
meses por pudor, como hicieron los
profetas, para significar con gestos la
acción divina (Cfr. Lc 1,24); también
adquiere una mayor claridad para
seguir sus designios: «¡No!, se va a
llamar Juan» (Lc 1,60). También es
capaz de vislumbrar la obra de Dios
en su prima: «Bienaventurada la que
ha creído, porque lo que le ha dicho
el Señor se cumplirá» (Lc 1,45). Isabel
se comporta como quien trata a Dios
con todo su corazón.

De igual modo, en nuestra oración
debe haber amor y lucha, alabanza y



reparación, adoración y petición,
afectos e intelecto. Es necesario
atreverse con todas las letras del
abecedario, con todas las notas de la
escala musical, con toda la paleta de
colores, porque ya se ha entendido
que no se trata de cumplir, sino de
amar con todo el corazón. Los
ejercicios de piedad, las personas, los
quehaceres de cada día... son lo
mismo que antes, pero no se viven ya
de la misma forma. Aumenta así la
libertad de espíritu, la «capacidad y
actitud habitual de obrar por amor,
especialmente en el empeño de
seguir lo que, en cada circunstancia,
Dios le pide a cada uno»[6]. Lo que
antes se presentaba como una
pesada obligación, se convierte en
una ocasión de encuentro con el
Amor. Los vencimientos siguen
costando, pero ahora esos esfuerzos
se llevan a cabo con alegría.

Ante la infinitud del amor
descubierto y de la pobre



correspondencia humana, el corazón
se deshace en una honda oración de
desagravio y de reparación; surge un
dolor que arranca de los propios
pecados y que mueve a una
contrición personal. Crece el
convencimiento de que «Dios es todo,
yo no soy nada. Y por hoy basta»[7].
Así podemos arrojar de nosotros
tantos escudos que nos dificultan el
contacto con él. Surge también el
agradecimiento sincero, profundo y
explícito al Señor, que se torna en
adoración, al «reconocerle como
Dios, como Creador y Salvador, Señor
y Dueño de todo lo que existe, como
Amor infinito y misericordioso»[8].
Por eso conviene emplear todas las
teclas del corazón. Para que la
oración sea variada, enriquecedora,
para que no discurra por cauces
gastados; tanto si el sentimiento
acompaña como si no, porque lo que
gustamos de Dios no es todavía Dios:
él es infinitamente más grande.



Rubén Herce

[1] Francisco, Homilía en la
solemnidad del Corpus Christi, 19-
VI-2014.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
296.

[3] Ibíd., n. 307.

[4] Francisco, Homilía en Santa Marta,
21-IV-2016.

[5] Amigos de Dios, n. 312.

[6] Del Padre, Carta, 9-I-2018, n. 5.

[7] San Juan XXIII, Il giornale
dell'anima, Edizioni di Storia e
Letteratura, Roma, 1964, p. 110.

[8] Catecismo de la Iglesia Católica,
2096.



Photo by: Anne Nygard on Unsplash

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/conocerle-y-
conocerte-viii-en-el-tiempo-oportuno/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/conocerle-y-conocerte-viii-en-el-tiempo-oportuno/
https://opusdei.org/es-uy/article/conocerle-y-conocerte-viii-en-el-tiempo-oportuno/
https://opusdei.org/es-uy/article/conocerle-y-conocerte-viii-en-el-tiempo-oportuno/

	Conocerle y conocerte (VIII): En el tiempo oportuno

