opusdei.org

"Como un rio de
paz". Al hilo de unos
recuerdos

Comunicacion presentada por
Maria Helena G. Pratas en el
Congreso con motivo del
Centenario de Alvaro del
Portillo, en la Pontificia
Universidad de la Santa Cruz
(12-14 de marzo de 2014).

23/06/2014

“COMO UN RIiO DE PAZ”

«Como un rio de paz» (Is 66,12). Si
quisiera resumir en una expresion,



mis recuerdos de Monsefior Alvaro
del Portillo, seria esta la frase que
escogeria: «Como un rio de paz» (Is
66,12).

“Como un rio de paz”: fue asi desde
los primeros momentos en los que le
conoci mas de cerca, aun antes de su
eleccion al frente del Opus Dei.
Corria el afio 1975. Eran momentos
duros, dificiles: el reciente
fallecimiento de San Josemaria nos
habia cogido de sorpresa y parecia
increible que hubiera podido
suceder, que fuera realidad. Ante el
desconcierto, D. Alvaro nos llenaba
de serenidad.

También en Portugal se vivian
momentos de incerteza, y ante las
olas de la revolucion que asolaban el
pais, el siervo de Dios nos transmitia
paz y fortaleza. «jCuanto ha rezado
nuestro Padre por Portugal!», fueron
las primeras palabras que me dirigio,
la primera vez que pude saludarle, el



7 de Septiembre de 1975. No hablaba
casi nunca de si mismo: sus
pensamientos y sus palabras eran
siempre para hablar de nuestro
Padre - el Fundador del Opus Dei-y
hacerle presente en nuestras vidas.
«¢No le sentis en vuestros corazones?
¢Como dando aldabonazos?»
preguntaba, poco después, en una
tertulia, ese mismo dia, en la que
pidi6 oraciones por los congresos
electivos que se realizarian dentro de
una semana. Al hablar con él nos
equivocabamos y le llamabamos
Padre, y él se equivocaba también y
nos llamaba «hijas», para corregir
después: «<hermanas mias». Era tal su
compenetracion con nuestro Padre,
que hacia y decia lo que él hubiera
dicho y hecho. Podiamos adivinar
como reaccionaria, o qué haria en
clertas ocasiones, pensando en lo que
habia hecho nuestro Fundador. Y no
nos equivocabamos. Ademas,
recuerdo su jubilo después de la
primera audiencia con el Vicario de



Cristo, Pablo VI, en 1976; nos cont6
que el Santo Padre le habia dicho que
«siempre que deba resolver algun
asunto, (...) preguntese: ;Como
actuaria el Fundador? Y obre en
consecuencia»[1]. Le habia dado
mucha alegria este consejo del Santo
Padre, que correspondia
exactamente a lo que buscaba vivir
continuamente.

Apreciaba la paz, como nos confié en
una tertulia recordando la primera
Misa que celebro después de su
ordenacion sacerdotal: habia
escogido celebrarla el dia de San
Ireneo, porque su nombre
significaba paz.

No le he visto perder nunca la paz: ni
siquiera ante la responsabilidad de
ser el sucessor de un santo, después
de su eleccidon como Presidente
General del Opus Dei, el 15 de
Septiembre de 1975, en lo que llamo
“la etapa de la continuidad y de la



fidelidad”. En junio de 1976, en la
Universidad de Navarra explicaba
que habia «terminado la etapa
fundacional del Opus Dei, para dar
comienzo a la etapa de la
continuidad, de la fidelidad mas
plena a toda la herencia espiritual
que el Padre nos ha transmitido»[2].
Pedia oraciones para ser bueno y fiel,
y aclaraba: «guardo en mi alma la
profunda conviccidon de que ahora el
Padre dirige y gobierna la Obra
desde el Cielo. A su intercesion acudo
de modo constante, para realizar
fidelisimamente la mision de
sucederle, que me ha correspondido.
Un profundo convencimiento me
llena de paz, al ver mi poquedad y al
contemplar mi responsabilidad: el
Padre sigue conduciendo la Obra
desde el Cielo. Yo aqui no deseo ser
mas que el instrumento leal de su
corazon vigilante»[3]. Y eso 1o hemos
podido comprobar continuamente.



Seguia, poco después: «so0lo podemos
ser verdaderos artifices de paz, si de
verdad luchamos para tenerla cada
uno de nosotros»[4]. Y él era artifice
de paz, porque luchaba por apoyarse
siempre en la fortaleza de Dios[5].

La paz se traslucia en su vida.
Aunque tenia mucho que hacer, no
se le notaba: escuchaba a cada
persona con atencion y enorme
carifio, como si no tuviera nada mas
que hacer en ese momento. Ante
noticias dolorosas no se inmutaba,
aceptando la voluntad de Dios. Por
ejemplo, ante el fallecimiento de dos
Papas a quienes queria mucho, y con
los retrasos que ello acarreaba
también para que se solucionara el
problema institucional del Opus Dei.
Contaba, en Septiembre de 1978, que
el Santo Padre le habia comunicado
«que era su deseo que se procediera
a conseguir la ansiada solucion
juridica. Pero la repentina y por eso
mas dolorosa, desaparicion de Juan



Pablo I parecié como un “dilata” a
nuestros deseos. jDios sabe mas!,
repeti muchas veces, siguiendo el
ejemplo de nuestro Padre»[6].

En 1985 (30-I11-1985) pronunci6 una
homilia sobre la paz, en la que
afirmo que es «del corazon humano,
de su inmensa capacidad de amar, de
su generosidad para el sacrificio, de
donde pueden surgir — fecundados
por la gracia de Cristo — sentimientos
de fraternidad y obras de servicio a
los hombres, que como rio de paz (Is
66,12) cooperen a la contruccion de
un mundo mas justo, en el que la paz
tenga carta de ciudadania e
impregne todas las estructuras de la
sociedad. Si queréis (...) ser
operadores de paz, “sembradores de
paz y de alegria por todos los
caminos de la tierra” (...), debéis
hacer un gran acopio de paz en
vuestro corazon. Asi, de vuestra
abundancia, podréis dar a los demas
hombres, comenzando por los que se



encuentran mas cerca de
vosotros»[7].

“Como un rio de paz”. Era
precisamente lo que pasaba con él:
su vida fecundaba de paz nuestras
vidas, porque la tenia en abundancia,
como resultado de su honda union
con Dios. Jamas olvidaré su mirada,
en un Viernes Santo, después de una
tertulia en el UNIV: se le veia
completamente metido en Dios,
buscando acompariar al Sefior y
reviviendo los momentos de Su
Pasion. Le pedi que me bendijera un
crucifijo y lo beso, con devocion, sin
distraerse.

Pocos meses después nos escribia
una Carta, el 11-X-1986, pidiendo
hacer eco a la voz del Vicario de
Cristo, con ocasion de la Jornada de
oracion que se celebraria en Asis,
convocada por el Santo Padre Juan
Pablo II. Y en Octubre de 1989 nos
recordaba lo que Cristo dijo en el



Sermon de la Montafa:
«bienaventurados los pacificos» - los
que siembran la paz - porque seran
llamados hijos de Dios (cfr. Mat. 5,9).

iNo era obstaculo la cantidad de
actividades que desarrollaba en
simultaneo y de las que ni siquiera
nos dabamos cuenta! A su edad, no le
paraba nada: si veia que era
necesario hacer algo, se lanzaba, con
una gran confianza en la Providencia
de Dios y poniendo, a la vez, todos los
medios humanos. Recuerdo como
nos conto, en una tertulia, que
querria que hubiera en Roma una
Clinica, para que las personas de la
Obra pudieran morir en casa,
rodeadas de los cuidados de personas
de la Obra. La ultima vez que le he
visto fue precisamente en la Santa
Misa de inauguracion del Campus
Biomédico: jestaba muy emocionado!

Recuerdo aun como hizo eco al deseo
del Vicario de Cristo de una nueva



evangelizacion, no ahorrandose
viajes para empezar la labor
apostolica de la Obra en nuevos
paises. De América a Africa, de Asia a
Oceania, fueron muchos los paises
que visito en los afios en los que vivi
en Roma, para impulsar la labor[8].
No se permitia descanso. Sin perder
nunca la serenidad, ese rio de paz iba
atravesando montes y llenando de
fruto y de cosecha los campos
apostolicos del mundo, con el deseo
de servir a Cristo y llevar su reinado
de paz y de comprension a todos los
entramados de la sociedad y de la
historia — «Regnare Christum
volumus!» fue su lema[9].

{PIONERO SOBRE EL PAPEL DE LA
MUJER O FIEL A LA INSPIRACION
EVANGELICA?

Podemos considerar que Mons.
Alvaro del Portillo fue pionero en el
tema de la mujer. Defendid su
importante mision en todos los



ambitos de la vida civil y eclesial. En
1969 publico el libro Fieles y laicos
en la Iglesia, con base en un trabajo
que redactod para la revision del
Codigo de Derecho Canonico. En ese
libro defiende la dignidad de la
persona en la Iglesia y se refiere
también a la situacion juridica de la
mujer, que «goza de una verdadera
igualdad juridica, sin ningun tipo de
inferioridad respecto al
hombre»[10]. Hay una igualdad
radical, por derecho divino, natural y
positivo. Sin embargo, afiade, no es
osadia afirmar que existe una
desigualdad, una discriminacion de
hecho, que corresponde a una
resistencia a que la mujer ocupe
plenamente el lugar que le compete
en la actividad de la Iglesia — muchas
veces, de modo inconsciente, otras
con base en falsas razones, y siempre
con la mejor de las intenciones[11]. Y
refiere, en concreto: «¢si pensamos,
por ejemplo, en la esfera de la
cultura y de la formacion



universitaria, cuantas facultades de
Ciencias Sagradas autorizarian la
presencia de la mujer entre su
profesorado? Se trata, aflade, de una
verdadera discriminacion»[12].

Consideraba que no habia ninguna
razon para hacer cualquier tipo de
distincion o discriminacion con
respecto a la mujer. Todos — hombres
y mujeres — participan por igual de
una comun dignidad, libertad y
responsabilidad. Insistia en la
unidad radical que ya San Pablo
ensefiaba a los primeros cristianos
(cfr. Gal 3, 27-28)[13]. La igualdad
esencial entre el hombre y la mujer
reclama precisamente que se sepa
captar el papel complementario del
uno y del otro en el progreso de la
sociedad civil, pues no en vano los
cred Dios hombre y mujer. Ambos se
deben sentir justamente
protagonistas de la historia, pero de
forma complementaria[14].



Cuarenta afios antes de que Juan
Pablo II resaltara la necesidad de la
toma de conciencia de la multiple
contribucion que la mujer ofrece a la
vida de las sociedades y de las
naciones en los ambitos sociales,
politicos y economicos y para la
edificacion de una cultura conforme
con la dignidad de la persona
humana[15], ya en 1949, San
Josemaria y Mons. Alvaro del Portillo
sofiaban con que las mujeres del
Opus Dei estuviesen en las
encrucijadas del mundo del trabajo y
de la vida social. En un tiempo en
que la condicidon femenina era
limitada a un papel secundario,
proclamaban para la mujer una
mision mas profunda[16]. En la base
de esta espiritualidad se encuentra
una antropologia que incluia una
concepcion de la dualidad hombre-
mujer sorprendentemente
innovadora. Una antropologia que,
con muchos otros elementos, les hace
pioneros en el anuncio de una nueva



civilizacion y que no era habitual en
los albores del siglo XX[17] .

El siervo de Dios Alvaro del Portillo -
como lo ha hecho también San
Josemaria — defendio el derecho de la
presencia de la mujer en el conjunto
de la vida social y eclesial. Al
defender que no se deberia hacer
cualquier distincion o discriminacion
en relacion a la mujer — exceptuando
la capacidad juridica de recibir
ordenes sagradas[18] —, no ignoraban
que esta actitud encontraria
resistencia por parte de algunas
mentalidades.Fue grande el asombro
ante el hecho de que quisieran que
adquiriesen grados académicos en
ciencias sagradas también las
mujeres.Ya por los afios cincuenta
habian manifestado ese deseo a la
Santa Sede, que les coment6 que
deberian esperar: “Dilata”, fue la
respuesta; la misma respuesta
recibida al hacer la propuesta de que
hubiera en el Opus Dei Cooperadores



no catolicos[19].Todo esto era
considerado demasiado avanzado o
innovador para la época. Sin
embargo, impulsaron muchas
mujeres del Opus Dei, u otras que lo
deseasen, a hacer doctorados en
Teologia, cuando fue posible. Ya en
1969 tres mujeres iniciaron los
estudios de doctorado en Teologia y
en 1973 concluian sus doctorados en
las Facultades de Estudios
eclesiasticos de la Universidad de
Navarra las primeras mujeres
doctoradas en Teologia.

Me gustaria referir aqui una
experiencia personal, relacionada
con esta misma Universidad
Pontificia, entonces todavia en su
inicio: Centro Académico Romano
della Santa Croce, se llamaba
entonces. En el primer afio después
de su inauguracion, en 1985, D.
Alvaro llamé a Roma, para que
hicieran el doctorado en Teologia o
en Derecho Canodnico, nada menos



que diez profesionales de todo el
mundo y de diversas nacionalidades
y continentes: venidas de América
del Norte, de la lejana Asia, o de
América del Sur - Brasil, Argentina,
Peru, Guatemala —, pasando por
varios paises de Europa — Alemania,
Suiza, Espafia, Portugal -
formabamos un variado grupo de
diversos acentos y razas. Por lo
menos en mi pais no existia ninguna
mujer doctorada en Teologia o
preparandose para eso, y recuerdo la
sorpresa, con alguna mezcla de
recelo, de alguna amiga mia, que
preguntaba si eso de estudiar
teologia no era asunto para
sacerdotes... En instalaciones
provisorias y precarias, sin
calefaccion, la sede académica estaba
entonces junto a la Iglesia de San
Girolamo della Carita,en
plenocorazon de Roma. En ese
mismo edificio — ahora ocupado por
la Biblioteca de esta Universidad -
habia vivido S. Felipe Neri. La



pobreza y las dificultades de los
inicios no fueron obstaculo al
elevado nivel académico de los
estudios y de los profesores, de todo
el mundo. No fueron obstaculo, ni las
obras del edificio en construccion, ni
el frio, ni el nevon que cubrié Roma
ese afno. Las caminadas para la
Universidad, con los pies que se
hundian en la nieve, por ausencia de
transportes, fueron también una
verdadera aventura, inolvidable. No
fue obstaculo tampoco, la ausencia
de ordenadores — escribiamos, con
mucha dificultad, en una antigua
maquina de escribir — ni nuestra
ignorancia del italiano, del hebreo,
del griego... Don Alvaro se interesaba
por nuestras dificultades, nos
animaba y confiaba en nosotras. Nos
trasmitia paz.

La Carta del Papa Juan Pablo IT a las
Mujeres pone como ejemplo la
«actitud misma de Cristo, que,
superando las normas vigentes en la



cultura de su tiempo, tuvo en
relacion con las mujeres una actitud
de apertura, de respeto, de acogida y
de ternura. De este modo honraba en
la mujer la dignidad que tiene desde
siempre, en el proyecto y en el amor
de Dios»[20]; y apela a un
compromiso de «renovada fidelidad
a la inspiracion evangélica»[21].
«Fidelidad a la inspiracion
evangelica»: esa ha sido, sin sombra
de duda, la actitud de Monsefnor
Alvaro del Portillo. Fiel al mensaje y
al ejemplo de Jesucristo supero las
normas en vigor en la cultura de su
tiempo y tuvo para con la mujer una
actitud de apertura, de acogida, de
respecto por su dignidad y una gran
confianza en sus capacidades.

Anos mas tarde, en 1990, en
preparacion del sexagésimo
aniversario del dia en que Dios
manifesté su voluntad de que
hubiera mujeres en el Opus Dej, el 14
de Febrero de 1930, Monsefior Alvaro



del Portillo escribid una Carta en la
que abordd el tema de la mujer.
Recordaba el Decreto sobre el
Apostolado de los Laicos del Concilio
Vaticano II: «Como en nuestros dias
las mujeres tienen una participacion
cada vez mayor en toda la vida de la
sociedad, es de gran importancia su
participacion, igualmente creciente,
en los diversos campos del
apostolado de la Iglesia»[22]. Seguia,
afirmando que estas palabras del
Concilio expresan una realidad y un
deseo que desde hacia ya muchos
lustros encuentran cumplimiento
especifico en la Obra[23]. No s6lo en
teoria, sino sobre todo en la practica,
el Opus Dei abrio panoramas
inusuales de intervencion femenina
en todas las profesiones y situaciones
de la vida social, impulsd y anima
innumerables mujeres a llevar a
cabo aventuras apasionantes de
transformacion de la vida social y
cultural en paises de todo el mundo,



anticipando lo que el Magisterio
vendria a decir mas tarde[24].

Considero siempre un hecho natural
y positivo que las mujeres trabajasen
en todos los sectores de la vida,
alertando igualmente contra el error
de pensar que la perfeccidon sdlo se
alcanza fuera del hogar, como si el
tiempo dedicado a la familia fuese un
tiempo robado al desarrollo y a la
madurez de la personalidad. La
dedicacion a la familia no se opone a
la participacion en otros aspectos de
la vida social y politica[25]. Y
recordaba también que la familia es
la protagonista principal de la paz: es
la paz en las familias que llevara la
paz al mundo[26].

Monsefior Alvaro del Portillo se hizo
eco de las afirmaciones de la Carta
Apostolica Mulieris dignitatem: «el
Santo Padre Juan Pablo IT ha
desarrollado consideraciones que
iluminan la funcion central de la



mujer en la nueva evangelizacion del
mundo actual. La mujer, afirma, es
colocada por Dios como un
testimonio privilegiado del orden del
amor (n.29). A ella el Sefior le confia
de un modo especial el ser humano
(n.30), con objeto de que ella sea para
la humanidad como la revelacion
viva del amor con que Dios ama a
cada uno. (...). Pienso en el empefio
en las profesiones intelectuales,
tutelando y promoviendo la verdad
por encima de todo
condicionamiento o compromiso.
Pienso en la difusion de modelos mas
conformes con la dignidad del
hombre imagen de Dios, por ejemplo
en la moda y en los espectaculos; en
la afirmacion del primado de la
persona, con sus derechos,
aspiraciones y exigencias, en todas
las actividades profesionales; (...)
Maria, Madre de Dios y Madre
nuestra, Madre de cada hombre y de
cada mujer, es el Modelo perfecto de
la feminidad segun el designio eterno



de la Creacion y de la
Redencion»[27].

«No hay discriminacion en la Obra,
s6lo hay vocacion»: afirmaba el
siervo de Dios en una homilia en la
clinica de la Universidad de Navarra,
el 14 de Febrero de 1992: «Al Opus
Dei pueden venir todos, si Dios les
llama a esta tarea divina en la
Iglesia: laicos y sacerdotes, jovenes y
ancianos, mujeres y hombres,
solteros, casados y viudos, sanos y
enfermos. jY enfermos!, hijos mios,
que son nuestro tesoro. Quiero hoyy
aqui, en la Clinica, subrayarlo. No
hay discriminacion en la Obra, sdlo
hay vocacion. Todos pueden venir,
acabo de manifestar. Y venimos para
una unica finalidad: santificar la vida
ordinaria, la vida real de cada uno -
el trabajo profesional o la
enfermedad que nos retiene en el
lecho —, transformada en ambito y
medio de irradiacion apostdlica. Pero
vuelvo al texto de la Carta a los



Galatas. Nacido de mujer. Maria. La
mujer. Todos somos nacidos de
mujer. No se es hombre sin la mujer.
La vida humana y cristiana no puede
llevarse a cabo — como tal vida
humana y cristiana - sin la mujer.
Esta verdad antropoldgica de
siempre, que el Santo Padre Juan
Pablo IT ha tratado con singular
penetracion, tiene hoy una vigencia
dificil de exagerar. En este
aniversario de la llamada de las
mujeres al Opus Dei querria yo
subrayarlo una vez mas.
Precisamente la Clinica Universitaria
es un ejemplo eminente de lo que
quiero decir. ¢Se concibe acaso lo
que esta Clinica es, y desea ser, sin
las mujeres que trabajan en ella?
Desde las que estan en lugares
escondidos y humildes hasta las que
se ocupan en tareas de alto nivel
clinico e investigador, pasando por la
magnifica legion de enfermeras;
todas ellas, la mano de mujer de cada
una de ellas, contribuye de manera



insustituible a que la Clinica
Universitaria sea, con la gracia de
Dios, lo que ide6 nuestro Fundador.
Ninguna institucion social puede
responder a la dignidad del ser
humano sin la presencia en ella, a
todos los niveles, del hombre y de la
mujer, ambos desde la impronta
original que Dios mismo, al crearnos
y redimirnos, nos ha dado. Y la
mujer, en concreto, poniendo alli
donde se encuentre esa manera
propia femenina de ser, que
transforma en hogar los &mbitos mas
dispares. Pero, queridas hijas y
queridos hijos, esto es muy dificil
llevarlo adelante, como Dios quiere,
sin considerar, y amar, e invocar, a
nuestra Madre Santa Maria»[28].

Tal como s6lo Cristo manifiesta el
hombre al propio hombre y le revela
su altisima vocacion[29], del mismo
modo, mirando a Maria se puede
descubrir el «horizonte esencial de la
reflexion sobre la dignidad y la



vocacion de la mujer, la esencia de la
feminidad»[30]. Santa Maria es el
nuevo principio de la dignidad y de
la vocacion de la mujer. En Ella, la
mujer puede descubrir toda la
riqueza, todos los recursos
personales de la feminidad. Y este
descubrimiento debe penetrar
continuamente en el corazén de cada
mujer y plasmar su vocacion y su
vida[31].

Al Fundador del Opus Deino le
gustaba ponerse como modelo, sin
embargo, a veces, afladia: «Si quiero
que me imitéis en alguna cosa, es en
el amor que tengo a Nuestra
Sefiora»[32]. Si es cierto que el
Fundador del Opus Dei se puso a si
mismo como ejemplo en el amor a
Nuestra Madre, no es menos cierto
que fue sin duda de Mons. Alvaro del
Portillo que lo aprendi. Me viene a la
memoria la intensidad con que
aconsejaba, por ocasion de los afios
marianos, una y otra vez, a meter



Nuestra Sefiora «en todo y para
todo»[33]; y el ejemplo que nos daba
de recorrer continuamente a su
proteccion; las visitas semanales, a
veces casi diarias, a Santuarios
marianos o a Iglesias dedicadas a la
Virgen[34]; las miradas a sus
imagenes; o — como nos aconsejaba —
escoger cada dia alguna jaculatoria
mariana que nos ayudase a tenerla
presente.

El primer dia del afio solia visitar la
Iglesia de Santa Maria Mayor y
encender una vela ante la imagen de
la Regina Pacis para rogar por la paz.
Y cuando alguien le pregunté como
vivir bien el afio que empezaba,
aconsejo recorrerlo de la mano de
Santa Maria. En una tertulia, otra
persona le pregunt6 como tener
responsabilidad y madurez para
apoyar al Padre, y respondio,
sencillamente: «siendo muy pequefia
en los brazos de Nuestra Madre».



El Siervo de Dios nunca minimiza, al
contrario, la importancia de la
colaboracion de la mujer en la vida
de la estructura eclesiastica, aunque
limitar la mision de la mujer a esa
colaboracion seria una reduccion
injusta e injustificada. Su vision del
problema era mucho mas amplia 'y
profunda. Ser santo, cristianizar el
mundo a partir de dentro es la
mision del cristiano. Y la mujer
participard en ella de la manera que
le es propia, en cualquier tarea que
desempefie, con sus caracteristicas
peculiares.

La santidad se traduce en una
delicada sensibilidad a las
necesidades y requerimientos de las
personas, y no depende tanto del
hecho de ser mujer u hombre, sino
de la correspondencia a la gracia,
que desarrolla la capacidad de amar,
de atencion a los demas, de sacrificio,
de abnegacion, de servicio. Y esto
mismo lo he podido observar en la



misma vida del Siervo de Dios: por
ejemplo, en el deseo de que se
facilitara el trabajo de las
administraciones de los centros o en
su cuidado por los enfermos.

El 2 de Octubre de 1988, sexagésimo
aniversario de la fundacion del Opus
Dei, en la homilia de la Santa Misa,
pude escuchar a Don Alvaro
hablando de la expresion «un rio de
paz» (Is 66,12). San Josemaria la
usaba, refiriéndose al Opus Dei:
«Consideraba esta movilizacion de
hombres y de mujeres como una
inmensa reserva de energias para
fecundar a la humanidad y
enriquecer a la Iglesia con nuevos
tesoros. Hablaba de “flumen

pacis” (Is 66,12), de un gran rio de
paz, portador de bienestar, de
comprension, de amistad entre los
hombres»[35].

iMuchas gracias!



- Comunicacion pronunciada por
Maria Helena G. Pratas en el
Congreso con motivo del Centenario
de Alvaro del Portillo, en la
Universidad Pontificia de la Santa
Cruz (12-14 de marzo de 2014).

- ESC - Edizioni Santa Croce.

[1] S. Bernal, Recuerdo de Alvaro del
Portillo, Prelado del Opus Dei. 32 ed.
Rialp, Madrid 1996, p.147.

[2]A. Del Portillo, Una vida para Dios:
Reflexiones en torno a la figura de
Monsefior Josemaria Escriva de
Balaguer, 22 ed. Rialp, Madrid 1992,
p-42.

[3]Del Portillo,Una vida para Dios, p.
43.

[4]Del Portillo,Una vida para Dios, p.
55.


https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.edizionisantacroce.it/

[S]Cfr. Del Portillo, Una vida para
Dios, p.209: “Somos débiles, pero El
es nuestra fortaleza”.

[6]Ateneo Romano della Santa Croce,
Rendere amabile la verita. Raccolta
di scritti di Mons. Alvaro del Portillo.
Libreria Ed. Vaticana, Citta del
Vaticano 1995, p.75.

[7]Del Portillo,Rendere amabile la
verita, p.179.

[8] H. Azevedo, Missdo Cumprida.
Biografia de Alvaro del Portillo. Diel,
Lisboa 2008, p.288.

[9] Cfr. J. Echevarria, Discurso in
«Romana» 20 (1995), p.161.

[10]Cfr. A. Del Portillo,Fieles y Laicos
en la Iglesia, Eunsa, Pamplona 1969,
n.11.

[11] Cfr. Del Portillo, Fieles y Laicos
en la Iglesia, n.11.



[12]Del Portillo, Fieles y Laicos en la
Iglesia, n.11.

[13]Cfr. Del Portillo, Fieles y Laicos
en la Iglesia, n.11.

[14] Cfr. Del Portillo, Fieles y Laicos
en la Iglesia, n.11.

[15] Cfr. Juan Pablo II, Carta del Papa
a las Mujeres, 1995, n.6 y n.8.

[16] Cfr. J. BURGGRAF, Caminos de
libertad. San Josemaria y su
confianza en las mujeres in A.
Méndiz - J.A. Brage, Un amor siempre
joven. Ensefianzas de San Josemaria
Escriva sobre la Familia. Palabra,
Madrid 2003, p.183: «Tuvieron esta
mirada acertada “antes que la
filésofa francesa Simone de Beauvoir
publicara su monografia clave “El
otro sexo”, que suele considerarse
como la “biblia” del feminismo, y
antes que la escritora americana
Betty Friedan se hiciera famosa con
su éxito mundial “La mistica



femenina”». La obra Le deuxieme
sexe ha sido publicada en Paris, en
1949 y The Feminin Mystique es de
1963.

[17] Cfr. B. Castilla, Consideraciones
sobre la antropologia ‘varon-mujer’,
en las ensefianzas del Beato
Josemaria Escriva in «Romanav,
Supl. (1997), p.366.

[18] Cfr. S. Josemaria,
Conversaciones con Mons. Escriva de
Balaguer, 12 ed.Rialp, Madrid 1968, n.
14.

[19]Segun oi contar al Prelado del
Opus Dei, Monsefior Javier
Echevarria, a quién agradezco
mucho estos datos.

[20]Juan Pablo II, Carta a las Mujeres,
n.3. Cfr. Juan Pablo II, Exhortacion
Apostolica Christifideles Laici, 1988,
n.50.



[21]Juan Pablo II, Carta a las Mujeres,
n.3.

[22]Concilio Vaticano II, Decreto
Apostolicam actuositatem, 1965, n.9.

[23]A. Del Portillo,Carta 24-1-1990, n.
9.

[24] Cfr. Juan Pablo II, Exhortacion
Apostolica Christifideles Laici,n.51.

[25] Cfr. S. Josemaria,
Conversaciones, n.87.

[26]Cfr.A. Del Portillo, Un commento
alla Lettera del Santo Padre alle
famiglie in «Romana» 18 (1994), p.96.

[27]A. Del Portillo, Entrevista in
«Romana» 15 (1992), pp.273-274.

[28]A. Del Portillo, Homilia 14-
[1-1992, in «Romana» 14 (1992), pp.
97-98.

[29] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Pastoral Gaudium et Spes, 1965, n.22.



[30]Juan Pablo II, Carta Apostolica
Mulieris dignitatem, 1988, n.5.

[31] Cfr. Juan Pablo II, Mulieris
dignitatem, n.11.

[32] F. Delcaux, Santa Maria nos
escritos do Beato Josemaria Escriva,
Prumo-Rei dos Livros, Lisboa 1996, p.
54,

[33] Azevedo, Missdo Cumprida, p.
247.

[34]Cfr. C.Di Fazio, Le visite mariane
di San Josemaria nella Citta Eterna,
Iride, Roma 2010.

[35]Del Portillo,Una vida para Dios, p.
263.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/como-un-rio-


https://opusdei.org/es-uy/article/como-un-rio-de-paz-al-hilo-de-unos-recuerdos/
https://opusdei.org/es-uy/article/como-un-rio-de-paz-al-hilo-de-unos-recuerdos/

de-paz-al-hilo-de-unos-recuerdos/
(20/02/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/como-un-rio-de-paz-al-hilo-de-unos-recuerdos/

	"Como un río de paz". Al hilo de unos recuerdos

