opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (IV):
¢Como se descubre
la vocacion?

Hay tantas historias de
vocacion como personas. En
este editorial se muestran
algunos de los hitos mas
frecuentes en ese camino por el
que se obtiene la conviccion
acerca de la propia vocacion.

31/01/2019



Escucha el articulo Algo grande y
que sea amor (IV): ;Como se
descubre la vocacion?

Descarga el libro electrdnico: «Algo
grande y que sea amor»

El sol se ha puesto en Judea. Un
inquieto Nicodemo acude a Jesus.
Busca respuestas a lo que bulle en su
interior. La llama de una lampara
esculpe sus rostros. El didlogo que
sigue entre susurros esta lleno de
misterio. Las respuestas del
Nazareno a sus preguntas le dejan
perplejo. Jesus le advierte: «El viento
sopla donde quiere y oyes su voz,
pero no sabes de donde viene ni
adonde va. Asi es todo el que ha
nacido del Espiritu» (Jn 3,8). La
vocacion, toda vocacidn, es un
misterio, y su descubrimiento, un
don del Espiritu.


https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/

Dice el libro de los Proverbios: «Tres
cosas hay que me maravillan y
cuatro que ignoro: el camino del
aguila por los cielos, el camino de la
serpiente por la roca, el camino de la
nave por el mar y el camino del
varon por la doncella» (Pr 30,18-19).
Con mads razon aun, ;quién, sin la
ayuda de Dios, podria seguir el rastro
de la gracia en un alma, identificar
su proposito y descubrir el sentido y
destino de una vida? ;Quién, sin
estar guiado por los dones del
Espiritu Santo, seria capaz de saber
«de donde viene y adonde va» ese
soplo divino en el alma, muchas
veces audible en forma de anhelos,
incertidumbres, presagios y
promesas? Es algo que nos supera
totalmente. Por eso, lo primero que
necesitamos para vislumbrar nuestra
llamada personal es humildad:
ponernos de rodillas ante lo inefable,
abrir nuestro corazon a la accion del
Espiritu Santo, que siempre puede
sorprendernos.



Para descubrir la propia vocacion, o
para ayudar a alguien a hacerlo, no
es posible, por tanto, «ofrecer
formulas prefabricadas, ni métodos o
reglamentos rigidos»[1]. Seria como
intentar «poner railes a la accion
siempre original del Espiritu
Santo»[2], que sopla donde quiere.
En una ocasion, preguntaron al
cardenal Ratzinger: «¢cuantos
caminos hay para llegar a Dios?».
Con desconcertante sencillez,
respondio: «tantos como
hombres»[3]. Hay tantas historias de
vocacion como personas. En estas
paginas mostraremos, para ayudar a
reconocerlos, algunos de los hitos
mas frecuentes en ese camino por el
que se obtiene la conviccion acerca
de la propia vocacion.

Inquietud de corazon

Nicodemo percibe una inquietud en
su corazon. Ha oido predicar a Jesus,
y se ha conmovido. Sin embargo,



algunas de sus ensefianzas le
escandalizan. Ha presenciado con
asombro sus milagros, si, pero le
inquieta la autoridad con que Jesus
expulsa a los mercaderes del Templo,
al que llama «la casa de mi

Padre» (cfr. Jn 2,16). {Quién se atreve
a hablar asi? Por otra parte, en su
interior apenas puede reprimir una
secreta esperanza: ;Sera este el
Mesias? Pero aun estd lleno de
incertidumbres y dudas. No acaba de
dar el paso de seguir abiertamente a
Jesus, aunque busca respuestas. Y
por eso acude a El de noche: «Rabbi,
sabemos que has venido de parte de
Dios como Maestro, pues nadie
puede hacer los prodigios que tu
haces si Dios no esta con él» (Jn 3,2).
Nicodemo esta inquieto.

Lo mismo ocurre con otros

personajes del Evangelio, como aquel
joven que se acerca un dia corriendo
a Jesus y le pregunta: « Maestro, ;qué
obra buena debo hacer para alcanzar



la vida eterna?» (Mt 19,16). Esta
insatisfecho. Tiene el corazon
inquieto. Piensa que es capaz de mas.
Jesus le confirmara que su busqueda
tiene fundamento: «Una cosa te
falta...» (Mc 10,21). Podemos pensar
también en los apdstoles Andrés y
Juan. Jesus, viendo que le seguian, les
pregunta: «;Qué buscais?» (Jn 1,38).
Unos y otros eran «buscadores»:
estaban a la espera de un
acontecimiento maravilloso que
cambiara sus vidas y las llenara de
aventura. Tenian el alma abierta y
hambrienta, llena de suefos, anhelos
y deseos. Inquieta.

En una ocasion un joven le pregunto
a san Josemaria como se sentia la
vocacion a la Obra. Su respuesta fue:
«No es cosa de sentimiento, hijo mio,
aunque uno se da cuenta de cuando
el Sefior llama. Se esta inquieto. Se
nota una insatisfaccion... {No estas
contento de ti mismo!»[4]. Con
frecuencia, en el proceso de



busqueda de la propia vocacion, todo
empieza con esta inquietud de
corazon.

Una presencia amorosa

Pero ¢en qué consiste esa inquietud?
¢De donde viene? Al relatar la escena
del joven que se acerca al Sefor, san
Marcos dice que Jesus, mirandolo, lo
amo (Mc 10,21). Asi hace también
con nosotros: de algun modo,
percibimos en nuestra alma la
presencia de un amor de predileccion
que nos escoge para una mision
unica. Dios se hace presente en
nuestro corazon, y busca el
encuentro, la comunion. Sin
embargo, esa meta aun esta por
alcanzar, y de ahi nuestra inquietud.

Esta presencia amorosa de Dios en el
alma puede manifestarse de distintos
modos: anhelos de una mayor
intimidad con el Sefior; ilusion de
saciar con mi vida la sed de Dios de
las almas; deseos de hacer crecer la



Iglesia, familia de Dios en el mundo;
afioranza de una vida en la que
verdaderamente rindan los talentos
recibidos; el suefio de aliviar tanto
sufrimiento en todas partes; la
conciencia de ser un agraciado:
«¢Por qué yo tanto y otros tan
poco?».

La llamada de Dios puede revelarse
también en sucesos aparentemente
fortuitos, que remueven
interiormente y dejan como un
rastro de su paso. Al contemplar su
propia vida, explicaba san Josemaria:
«El Sefior me fue preparando a pesar
mio, con cosas aparentemente
inocentes, de las que se valia para
meter en mi alma esa inquietud
divina. Por eso he entendido muy
bien aquel amor tan humano y tan
divino de Teresa del Nifio Jesus, que
se conmueve cuando por las paginas
de un libro asoma una estampa con
la mano herida del Redentor.
También a mi me han sucedido cosas



de este estilo, que me
removieron»[5].

Otras veces, esa presencia amorosa
se descubre a través de personas o
modos de vivir el Evangelio que han
dejado la huella de Dios en nuestra
alma. Porque, aunque a veces es un
acontecimiento o un encuentro
inesperado el que nos cambia la vida,
es muy habitual que nuestra llamada
tome forma a partir de lo que hemos
vivido hasta ese momento. Por
ultimo, en ocasiones son algunas
palabras de la Sagrada Escritura las
que hieren el alma, anidan en su
interior y resuenan dulcemente,
quiza incluso para acompanarle a
uno a lo largo de la vida. Asi le
sucedio por ejemplo a Santa Teresa
de Calcuta con una de las palabras de
Jesus en la Cruz: «Tengo sed» (Jn
19,28); 0 a san Francisco Javier, para
quien fue decisiva esta pregunta:
«¢De qué le servira al hombre ganar



el mundo entero si pierde su
vida?» (Mt 16,26).

Pero quiza lo mas caracteristico de
esa inquietud de corazon es que
toma la forma de lo que podriamos
llamar una simpatia antipdtica. Con
palabras de san Pablo VI, la llamada
de Dios se presenta como «una voz
inquietante y tranquilizante a un
tiempo, una voz dulce e imperiosa,
una voz molesta y a la vez
amorosa»[6]. La llamada nos atrae a
la vez que nos produce rechazo; nos
impulsa a abandonarnos en el amor,
a la vez que nos asusta el riesgo de la
libertad: «Nos resistimos a decir que
si al Sefior, se quiere y no se
quiere»[7].

Unir los puntos en la oracion

Nicodemo acude a Jesus empujado
por su inquietud. La figura amable
del Sefior ya esta presente en su
corazon: ya ha empezado a amarle,
pero necesita encontrarse con El. En



el didlogo que sigue, el Maestro le
descubre nuevos horizontes: «en
verdad te digo que si uno no nace de
lo alto no puede ver el Reino de
Dios», y le invita a una vida nueva, a
un nuevo comienzo; a nacer «del
agua y del Espiritu» (Jn 3,5).
Nicodemo no comprende, y pregunta
con sencillez: ;y eso como puede ser?
(cfr. Jn 3,9). En ese encuentro cara a
cara con Jesus, poco a poco, ira
cobrando forma una respuesta
acerca de quién es €l para Jesus, y
quién deberia ser Jesus para él.

Para que la inquietud de corazén
adquiera un significado relevante en
el discernimiento de la propia
vocacion, debe ser leida, valorada e
interpretada en la oracion, en el
didlogo con Dios: «¢Por qué sucede
esto ahora, Sefior? ;Qué me quieres
decir? ;Para qué estos anhelos e
inclinaciones en mi corazén? ;Por
qué esto me inquieta a mi yno a
quienes me rodean? ;Por qué me



amas tanto? ;Coémo hacer el mejor
uso de estos dones que me has
dado?». Solo con esta disposicion
habitual de oracidn se vislumbra el
cuidado amoroso de Dios —su
Providencia— en los sucesos de
nuestra vida, en las personas que
hemos ido encontrando, incluso en el
modo en que se ha ido moldeando
nuestro caracter, con sus gustos y
aptitudes. Es como si Dios, a lo largo
del camino, nos hubiera ido
poniendo unos puntos que, solo
ahora, al unirlos en la oracién, van
cobrando la forma de un dibujo
reconocible.

Benedicto XVI lo explicaba asi: «El
secreto de la vocacion estd en la
relacion con Dios, en la oracion que
crece justamente en el silencio
interior, en la capacidad de escuchar
que Dios esta cerca. Y esto es verdad
tanto antes de la eleccidn, o sea, en el
momento de decidir y partir, como
después, si se quiere perseverar y ser



fiel en el camino»[8]. Por eso, para
quien se pregunte por su vocacion, lo
primero y fundamental es acercarse
a Jesus en la oracion, y aprender a
mirar con sus 0jos la propia vida. Le
pasara quiza como a aquel ciego a
quien Jesus unta con saliva en los
ojos: al principio ve borroso; los
hombres le parecen como arboles
andantes. Pero deja que el Sefior
insista aun, y acaba viendo ya todo
con claridad (cfr. Mc 8,22-25).

El detonante

Dos afios mas tarde de aquel
encuentro nocturno con Jesus tendra
lugar un acontecimiento que
obligara a Nicodemo a tomar una
posicion definida, y a darse a
conocer abiertamente como
discipulo del Sefior. Instigado por los
principes de los sacerdotes y los
fariseos, Pilato crucifica a Jesus de
Nazaret. José de Arimatea consigue
el permiso para retirar su cuerpoy



sepultarlo. Y escribe san Juan:
«Nicodemo, el que habia ido antes a
Jesus de noche, fue también» (Jn
19,39). La Cruz del Sefior, el
abandono de sus discipulos, y quizas
el ejemplo de fidelidad de José de
Arimatea, interpelan personalmente
a Nicodemo y le obligan a tomar una
decision: «Otros hacen esto; yo ;qué
voy a hacer con Jesus?».

Un detonante es una pequeria
cantidad de explosivo, mas sensible y
menos potente, que se inicia por
medio de una mecha o una chispa
eléctrica, y hace estallar asi la masa
principal de explosivo, menos
sensible, pero mas potente. En el
proceso de busqueda de la propia
vocacion es frecuente que exista un
acontecimiento que, como un
detonante, actde sobre todas las
inquietudes del corazon, y les haga
cobrar un sentido preciso, sefialando
un camino e impulsando a seguirlo.
Este acontecimiento puede ser de



muy diverso tipo, y su carga
emocional puede tener mayor o
menor entidad. Lo importante, igual
que sucede con la inquietud de
corazon, es que sea leido e
interpretado en la oracion.

El detonante puede ser una mocion
divina en el alma, o el encuentro
inesperado con lo sobrenatural,
como lo que sucedio al Papa
Francisco cuando rondaba los 17
afos. Era un dia de septiembre, y se
preparaba para salir a festejar con
sus compafieros. Pero decidio pasar
antes un momento por su parroquia.
Cuando llego, se encontrd con un
sacerdote que no conocia; le
impresiono su recogimiento, por lo
que decidio confesarse con él. «<En
esa confesion me paso algo raro, no
sé qué fue, pero me cambio la vida;
yo diria que me sorprendieron con la
guardia baja», evocaba a la vuelta de
medio siglo. Y lo interpretaba asi:
«Fue la sorpresa, el estupor de un



encuentro; me di cuenta de que me
estaban esperando. Desde ese
momento, para mi Dios es el que te
primerea. Uno lo esta buscando, pero
El te busca primero»[9].

Otras veces, el detonante sera el
ejemplo de entrega de un amigo
cercano: «mi amigo se ha entregado
a Dios, ¢y yo qué?»; 0 su invitacion
amable a acomparfiarle en un camino
concreto: aquel «ven y veras» (Jn
1,46) de Felipe a Natanael. Incluso
podria ser un suceso aparentemente
trivial pero cargado de significacion
para quien ya tiene la inquietud en el
corazon. Dios sabe como servirse de
hasta muy pequefias cosas para
removernos el alma. Asi le sucedio a
san Josemaria cuando, en medio de
la nieve, le salié al encuentro el
Amor de Dios.

Con frecuencia, sin embargo, mas
que de una detonacion se trata de
una decantacion, que se produce



sencillamente en la maduracion
paulatina de la fe y el amor, a través
de la oracion. Poco a poco, casi sin
darse uno cuenta, con la luz de Dios,
se alcanza una certeza moral acerca
de la vocacidn personal, y se toma
esa decision, con el impulso de la
gracia. El beato John Henry Newman
describia magistralmente este
proceso, rememorando su
conversion: «La certeza es
instantanea, se da en un momento
concreto; la duda, en cambio, es un
proceso. Yo, todavia, no andaba cerca
de la certeza. La certeza es una
accion refleja: es saber que uno sabe.
Y eso es algo que no tuve hasta poco
antes de mi conversion. Pero (...)
iquién puede decir el momento
exacto en que la idea que uno tiene,
como los platillos de la balanza,
empieza a cambiar, y lo que era
mayor probabilidad a favor de un
lado empieza a ser duda?»[10]. Este
proceso por decantacion, en el que se
llega a madurar una decision de



entrega poco a poco y sin sobresaltos,
es en realidad de ordinario mucho
mas seguro que el provocado por el
fulgurante relampago de una sefial
externa, que facilmente puede
deslumbrarnos y confundirnos.

En cualquier caso, al darse ese punto
de inflexion no solo se clarifica
nuestra mirada: también nuestra
voluntad se ve movida a abrazar ese
camino. Por eso, San Josemaria pudo
escribir: «Si me preguntdis como se
nota la llamada divina, como se da
uno cuenta, os diré que es una vision
nueva de la vida. Es como si se
encendiera una luz dentro de
nosotros; es un impulso
misterioso»[11]. La llamada es luz e
impulso. Luz en nuestra inteligencia,
iluminada por la fe, para leer nuestra
vida; impulso en nuestro corazon,
encendido en amor de Dios, para
desear seguir la invitacion del Sefior,
aunque sea con aquella simpatia
antipatica propia de las cosas de



Dios. Por eso, conviene que cada uno
pida «no solo luz para ver su camino,
sino también fuerza para querer
unirse a la voluntad divina»[12].

La ayuda de la direccion espiritual

No sabemos si Nicodemo consulto a
otros discipulos, antes o después de
ir a ver a Jesus. Quiza fuera el propio
José de Arimatea quien le animara a
seguir abiertamente a Jesus, sin
miedo a los demas fariseos. De este
modo, le habria llevado hacia su
encuentro definitivo con Jesus.
Precisamente en eso consiste el
acompafiamiento o direccion
espiritual: en poder contar con el
consejo de alguien que camina con
nosotros; alguien que procura vivir
en sintonia con Dios, que nos conoce
y nos quiere bien.

Es verdad que la llamada siempre es
algo entre Dios y yo. Nadie puede ver
la vocacion por mi. Nadie puede
decidirse por mi. Dios se dirige a mi,



me invita a mi, y me da la libertad de
responder, y su gracia para hacerlo...
a mi. Sin embargo, en este proceso de
discernimiento y decision es una
gran ayuda contar con un guia
experto; entre otras cosas, para
confirmar que poseo las aptitudes
objetivas necesarias de cara a
emprender ese camino, y para
asegurar la rectitud de mi intencion
al tomar la decision de entrega a
Dios. Por otra parte, como dice el
Catecismo, un buen director
espiritual puede convertirse en un
maestro de oracion[13]: alguien que
nos ayuda a leer, madurar e
interpretar las inquietudes del
corazon, las inclinaciones y los
acontecimientos en nuestra oracion.
También en este sentido, su labor
ayudara a clarificar la propia
llamada. Se trata, en fin, de alguien
que quiza podra decirnos un dia,
como san Juan a san Pedro, al divisar
a lo lejos a aquel hombre que les



hablaba desde la orilla: «Es el
Sefior» (Jn 21,7).

En todo caso, el discernimiento es en
buena medida un camino personal; y
asi es también la decision ultima. E1
mismo Dios nos deja libres. Incluso
tras el detonante. Por eso, pasado el
instante inicial, es facil que vuelvan a
surgir las dudas. Dios no deja de
acompafarnos, pero se queda a
cierta distancia. Es cierto que Ello ha
hecho todo, y lo seguira haciendo,
pero ahora quiere que demos el
ultimo paso con plena libertad, con
la libertad del amor. No quiere
esclavos, quiere hijos. Y por eso,
ocupa un lugar discreto, sin
imponerse a la conciencia, casi
podriamos decir de «observador».
Nos contempla y espera paciente y
humildemente nuestra decision.

KoKk

«Concebiras en tu seno y daras a luz
un hijo» (Lc 1,31-32). En el instante



de silencio que siguid al anuncio del
Arcangel San Gabriel, el mundo
entero parecia contener la
respiracion. El mensaje divino habia
sido entregado. La voz de Dios se
habia dejado oir durante afios en el
corazon de la Virgen. Pero ahora,
Dios callaba. Y esperaba. Todo
dependia de la libre respuesta de
aquella doncella de Nazaret. «Dijo
entonces Maria: —He aqui la esclava
del Sefior, hagase en mi segun tu
palabra» (Lc 1,38). Afios mas tarde, al
pie de la Cruz, santa Maria recibiria
de las manos de Nicodemo el cuerpo
muerto de su Hijo. Qué impresion
dejaria en este discipulo recién
llegado ver como, en medio de ese
dolor inmenso, la Madre de Jesus
aceptaba y amaba una vez mas los
caminos de Dios: «<Hagase en mi
segun tu palabra». ¢Cémo no darlo
todo por un amor tan grande?

José Brage



[1] San Josemaria, Carta 6.V.1945, n.
42.

[2] Ibidem.

[3] J. Ratzinger, La sal de la tierra,
Palabra, Madrid 1997, p. 36.

[4] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, Cronica, 1974, vol.
I, p. 529.

[5] En dialogo con el Sefior, edicion
critico-historica, Rialp, Madrid 2017,
p. 199.

[6] San Pablo VI, Homilia, 14-X-1968.

[7] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, Cronica, 1972, p.
460.

[8] Benedicto XVI, Encuentro con los
jovenes en Sulmona, 4-VII-2010.



[9] S. Rubin y F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona,
2013, p. 48.

[10] Beato J.H. Newman, Apologia pro
vita sua, Ciudadela, Madrid 2010, p.
215.

[11] Carta 9-1-1932, citado en El Opus
Dei en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993,
p. 148.

[12] F. Ocdriz, «Luz para ver, fuerza
para querer», ABC, 18-1X-2018.
Disponible aqui.

[13] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 2690.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/como-se-
descubre-la-vocacion/ (31/12/2025)


https://opusdei.org/es/article/fernando-ocariz-sinodo-jovenes-vocacion-fe-discernimiento/
https://opusdei.org/es-uy/article/como-se-descubre-la-vocacion/
https://opusdei.org/es-uy/article/como-se-descubre-la-vocacion/
https://opusdei.org/es-uy/article/como-se-descubre-la-vocacion/

	Algo grande y que sea amor (IV): ¿Cómo se descubre la vocación?

