opusdei.org

Combate, cercania,
mision (5). «No te
soltaré hasta que me
bendigas»: 1a oracion
contemplativa

Entrar en caminos de
contemplacion significa darnos
cuenta de que necesitamos a
Dios, de que necesitamos
«luchar» con é€l. Y pedirle, unay
otra vez, su bendicion: no te
suelto hasta que me bendigas.

08/08/2024



Una noche de Navidad, mientras
celebraba la Santa Misa y tenia entre
sus manos la sagrada hostia, san
Juan Maria Vianney se emociono.
Sonreia, lloraba, alargaba esos
instantes sin apartar los ojos de
Jesus. «Parecia hablarle; después
volvian las lagrimas, y de nuevo la
sonrisa», cuenta el hermano
Atanasio, que lo observaba con
atencion. Al final de la celebracion, le
pregunto qué habia sucedido en esos
momentos. El cura de Ars respondio
con sencillez: «Me habia venido una
idea curiosa a la cabeza. Le decia a
nuestro Sefior: “Si supiera que iba a
tener la desgracia de no verte
durante toda la eternidad, ahora que
te tengo en mis manos, no te
soltaria”»""

«He asido al amor de mi alma y no lo
soltaré», como dice la esposa del
Cantar (Ct 3,4). Son ecos de las



suplicas que Jacob hacia al
desconocido con el que habia
peleado toda la noche, mientras se
preparaba para encontrarse con su
hermano Esau. «Y habiéndose
quedado Jacob solo, estuvo luchando
con alguien hasta rayar el alba.
Aquel, viendo que no podia vencer a
Jacob, le toco la articulacion femoral
y le disloco el fémur. Luego le dijo:
“Suéltame, que ya ha rayado el alba”.
Jacob le respondio: “No te soltaré
hasta que me bendigas”. Dijo el otro:
“¢Cudl es tu nombre?”». El patriarca
responde, desarmado: «Jacob». Y el
misterioso personaje: «En adelante
no te llamaras Jacob sino Israel,
porque has sido fuerte contra Dios y
contra los hombres, y 1o has
vencido». Jacob, cayendo en la
cuenta de su posicion de
vulnerabilidad —porque ha dicho su
nombre, pero no sabe el de su
oponente— pide aun: «Dime por
favor tu nombre». Y responde Dios:
«“¢Para qué preguntas por mi



nombre?”. Y lo bendijo alli mismo.
Jacob llamé a aquel lugar Penuel,
porque se dijo: “He visto a Dios cara
a cara, y sigo con vida”. Luego que
hubo cruzado Penuel sali6 el sol,
pero él cojeaba del muslo» (Gn 32,
25-32).

Dime algo, Jesus, dime algo

Cada vez que nos recogemos para
hacer un rato de oracion, y
concretamente oracion
contemplativa, entramos en una
especie de combate: «un cuerpo a
cuerpo simbolico no con un Dios
enemigo, adversario, sino con un
Sefior que bendice y que permanece
siempre misterioso, que parece
inalcanzable. Por esto el autor
sagrado utiliza el simbolo de la lucha,
que implica fuerza de animo,
perseverancia, tenacidad para
alcanzar lo que se desea»™. La
oracion contemplativa es «mirada de

fe, fijada en Jesus»™; una mirada que



lo busca, y que no deja de hacerlo,
que no lo suelta hasta que nos
bendiga, es decir, hasta que ilumine,
con la luz de su mirada, «los ojos de
nuestro corazén»'.

¢Qué buscamos en su mirada? Las
facciones de su rostro, sus
sentimientos, su paz, el fuego de su
corazon. Y si en esos ratos serenos no
se nos concede el encuentro que
anhelamos, estamos dispuestos a
perseverar hasta que eso suceda. «No
se hace contemplacion cuando se
tiene tiempo, sino que se toma el
tiempo de estar con el Sefior con la
firme decisién de no dejarlo»”'. La
contemplacion es «un don, una
gracia, que no puede ser acogida mas
que en la humildad y la pobreza»'®.
Precisamente por eso Dios necesita
nuestra perseverancia; necesita que
le digamos: aqui te tengo y aqui me
tienes... No me muevo, no me voy a
ninguna parte. «Dime algo, Jesus,



dime algo», como repetia a veces san

Josemaria en su oracién'”.

Personalizar

El misterioso personaje que lucho
con Jacob no habia sido convocado.
Se presento él, por su propia
iniciativa. Y asi sigue siendo ahora:
es Dios quien viene a nuestro
encuentro, porque «tiene sed de que
el hombre tenga sed de é1»"*. Resulta
sorprendente, pero esa sed «llega
desde las profundidades de Dios»™:
es tan grande y misteriosa como el
amor que lo llevo a crearnos a cada
uno, a cada una.

De nuestra parte, sencillamente
hemos de plantarnos frente a él. El
lugar de la cita no es solo el ambito
de los afectos, ni tampoco la
imaginacion o la razodn, sino el
corazon, «en lo mas profundo de
nuestras tendencias psiquicas»"”. Se
trata de estar ahi, de mantenerse en



su presencia, de permanecer en su
amor (cfr. Jn 15,9). No nos hemos
embarcado en una simple operacion
psicoldgica, ni en un mero esfuerzo
de concentracion para llegar a un
vacio mental: no estamos peleando
contra el aire... Nuestra
contemplacion tiene la estructura de
la fe cristiana: es «un diadlogo
personal, intimo y profundo, entre el
hombre y Dios»™".

No vamos, pues, a pelear con
visitantes inoportunos que vienen
precisamente en ese momento. Mas
que intentar echarlos, el mejor
método es, simplemente, ignorarlos.
A solas con Cristo, tomando
conciencia de que €l esta plenamente
volcado hacia mi, e invitandome a
que también yo esté totalmente
disponible para él. Para nuestro
oponente no hay minutos en blanco;
él no deja de mirarnos ni por un
instante. Nosotros si, podemos
apartarnos, dar media vuelta 'y



dejarlo plantado. Pero perderiamos
su bendicion.

Jacob no quita la vista de Aquel con
quien pelea. Tiene que mantenerse
atento, sin desviar el contacto visual,
sin perder la direccion de su corazon.
¢Mirar la pantalla del teléfono? No;
se cortaria el ambito del contacto
interior. ¢Las distracciones que
vemos venir, como lo son tantas
veces todo tipo de cuestiones
organizativas, o la curiosidad por lo
que sucede a nuestro alrededor? No.
Y tampoco los pensamientos
centrados en estar a la altura o dar la
talla, que pueden ser un retorno sutil
sobre nosotros mismos. Toda nuestra
vida estd centrada en alguien, en «la
persona de Jesucristo, a quien
deseamos conocer, tratar y amar»; y
ponerle «en el centro de nuestra vida
significa adentrarse mas en la
oracién contemplativa»"?. El
reclamo es radical y cada vez mas
englobante. Dios bendice al que



pelea por el don de la contemplacion,
anticipo del don de la vida eterna,
que ya desde ahora empezamos a
saborear. «La oracion, que comenzo
con esa ingenuidad pueril, se
desarrolla ahora en cauce ancho,
manso y seguro, porque sigue el paso
de la amistad con aquel que afirmo:
Yo soy el camino»™?.,

La contemplacion busca «al amado
de mi alma (Ct 1,7). Esto es, a
Jesus»"*. Alguien como yo, a quien
puedo tratar a mi nivel, porque él
mismo me ha llamado amigo (cfr. Jn
15,15). La oracion contemplativa no
serd tal mientras no haya
personalizacion. «Para acercarnos a
Dios hemos de emprender el camino
justo, que es la humanidad santisima
de Cristo»"™. Jesus es el puente que, a
traveés de lo corporal, nos lleva a lo
divino. Esa «lucha» cuerpo a cuerpo
supone un encuentro de miradas, de
sonrisas, de rostros y, sobre todo, de
corazones. Se trata de apropiarnos



del sentir del corazon de Jesus,
aprender «el “conocimiento interno
del Sefior” para mdas amarle y
seguirle»"®. ;Como se siente él hoy
conmigo? ¢Encuentra sintonia,
concordia? ;Advierto y asumo sus
alegrias y sus penas?

En la oscuridad y en las
pruebas

El combate se desarrolla de noche. Es
la noche en la que se mueve la fe: no
tenemos otra mediacion para el
encuentro cara a cara. Nuestra
busqueda se verifica en la oscuridad,
«en la fe pura, esta fe que nos hace
nacer de €l y vivir en él»"”. Ni el
sentimiento —si llega, bienvenido; si
se va, bien ido—, ni tampoco la pura
razon, porque no estamos haciendo
acrobacias mentales. Lo que hemos
encendido es la fe en una persona
viva que desea el encuentro. En la fe
no tenemos la inmediatez de los
sentidos ni la claridad de los



silogismos; andamos en la penumbra
hasta que llegue el momento de la
vision. Pero la oscuridad de la fe nos
permite ver mas lejos. De dia nuestra
mirada alcanza unas decenas de
kilémetros: se detiene en el azul de la
atmosfera. Pero de noche vemos las
estrellas, a millones de afios luz. La
fe nos descubre mundos nuevos.

El combate contemplativo supone
también afrontar el desaliento, la
sequedad, el cansancio de la fe,
incluso la tristeza de no entregarnos
totalmente al Sefior porque tenemos
muchos bienes (cfr. Mc 10,22); o una
rebeldia interior frente a la 16gica de
Dios, que a veces nos parecera tan
distinta de la nuestra; o bien la
sugestion de que aquello no es para
nosotros, que no tenemos esa
sensibilidad... ¢No estaré subido en
una fantasia? ;Adénde vamos con
esto? ¢No es un planteamiento
demasiado mistico? En este momento
Jacob podria haber dejado de pelear.



De hecho, ¢no habra tenido sus
vacilaciones mientras luchaba?
Seguramente si, pero continug. Es
preciso ir adelante con
determinacion y con alma de nifio,
sabiendo que andamos por un
camino de amor, que es un camino
de confianza y de abandono.

Sila oracion de meditacién atiende a
los medios, la contemplacion atiende
al fin. Estamos con aquel con quien
queriamos estar. No consideramos
ahora las virtudes, ni los propasitos,
ni las luchas... De todo eso tratamos
en la meditacion. Nuestro tiempo, el
vacio de nuestro tiempo, se llena
ahora con su sola presencia.
Encendemos el ansia, la ilusion, el
adelanto del cielo. La medida de
nuestro cielo sera la medida de
nuestro deseo: la sed de Dios, el
«ansia de comprender sus lagrimas;
de ver su sonrisa, su rostro..»". Y
con ese deseo, llenos de paz,
caminamos por la vida cuando



entramos en caminos de
contemplacion: «Vivimos entonces
como cautivos, como prisioneros.
Mientras realizamos con la mayor
perfeccion posible, dentro de
nuestras equivocaciones y
limitaciones, las tareas propias de
nuestra condicion y de nuestro
oficio, el alma ansia escaparse. Se va
hacia Dios, como el hierro atraido
por la fuerza del iman»™.

Jacob tuvo que caminar largas
jornadas hasta el lugar donde Dios lo
encontraria. Ahi no tenia
acompaifantes: nos dice la Biblia que
este episodio sucede cuando se ha
quedado solo. Tampoco tiene
equipaje: acaba de pasar todo lo que
tenia a la otra orilla (cfr. Gn
32,24-25). Y es necesaria «la noche»,
en el sentido de que el intercambio
pide recogimiento. Por una vez,
Jacob «ya no es duefio de la situacion
—su astucia no sirve—, ya no es el
hombre estratega y calculador (...).



Por una vez, Jacob no tiene otra cosa
que presentar a Dios mas que su
fragilidad y su impotencia, también
sus pecados»™”. Dios viene a
buscarlo cuando esta sin defensas, y
libre de otras cosas que lo distraigan.
Porque, para contemplar,
necesitamos la libertad y la apertura
del corazon: nada mas que la
percepcion de nuestra poquedad y el
deseo del encuentro. Aquel a quien
esperamos no se presentara si
tenemos el corazon ocupado.
Ninguna de nuestras ansias debe ser
mayor que la de estar con él.

No te soltaré hasta que me
bendigas

«Bendiceme». El patriarca no se
conforma con menos. Tiene asido,
cautivo, a su Sefior. Pero sen qué
consiste esa bendicion? Jacob tiene la
alegria de ver a Dios, y su alegria se
amplifica cuando se da cuenta de
que, aun habiéndolo visto, sigue con



vida. La bendicion es la
contemplacion del rostro de Dios,
que nos llena de su paz, de su alegria,
de su misericordia. No podremos
lograrlo con un acto de nuestra
voluntad, sino con la apertura de
nuestro corazon a los dones del
Espiritu Santo. «Toda nuestra vida es
como esta larga noche de lucha y de
oracion, que se ha de vivir con el
deseo y la peticion de una bendicion
a Dios que no puede ser arrancada o
conseguida solo con nuestras
fuerzas, sino que se debe recibir de él
con humildad, como don gratuito que
permite, finalmente, reconocer el
rostro del Sefior»"",

Hemos de esperar, pues,
pacientemente. Jacob tuvo que
esperar toda la noche hasta el
amanecer. No huyo, no desistio. La
bendicion se nos otorgara si la
pedimos una y otra vez. Ponemos lo
que esta de nuestra parte, buscando
el silencio, el recogimiento, la



libertad del corazon... A Dios le
corresponde poner los dones
propiamente contemplativos:
ciencia, entendimiento, sabiduria.
Nosotros somos incapaces de
ejercitarnos en ellos... Son actitudes
receptivas que €l da cuando quiere.
Hemos de pedirlos y esperarlos con
humildad. El Sefior nos los dara poco
a poco, o quiza de una vez. Y, cuando
recibamos esta bendicion, ya sea a
sorbos o a raudales, proseguiremos
nuestra ruta con la mirada puesta en
la lejania, porque esa bendicion no es
transeunte, sino permanente. E1
patriarca se puso en marchay... ;a
donde fue? Es lo de menos. Lo
importante es que lleva ya impreso
en su alma el rostro de su Sefior.
«Aquella bendicion que el patriarca
le habia pedido al principio de la
lucha se le concede ahora. Y no es la
bendicion obtenida con engafio, sino
la concedida gratuitamente por Dios,
que Jacob puede recibir porque
estando solo, sin proteccion, sin



astucias ni engarios, se entrega
inerme, acepta la rendicion y
confiesa la verdad sobre si
mismo»™?.

«He visto a Dios cara a cara, y sigo
con vida», se dice Jacob. A lo largo de
esta extrafa pelea, ha ido logrando
conocer a quien tenia delante. A lo
largo de nuestra vida, con nuestra
oracion, vamos logrando conocer a
Dios, vamos entendiéndole, o por lo
menos aceptando sus modos de
hacer, aun sin comprenderlos.
Querriamos saber su nombre: «¢Tu
quién eres?». Querriamos verle. Y
Dios se muestra, pero se esconde,
para que lo sigamos buscando: para
que vivamos de €l, para que vivamos
de esa busqueda...

El desenlace de este relato misterioso
es paradojico, como lo es casi
siempre nuestra fe. Dios bendice a
Jacob y lo felicita por su victoria,
pero a fin de cuentas le ha dislocado



el fémur. El patriarca ha peleado el
buen combate, ha afrontado sin
desmayo al misterioso oponente.
Pero en adelante caminard cojeando:
sera una especie de condecoracion
que le recordara la batalla. «Y es este
Jacob el que recibe de Dios la
bendicion, con la cual entra cojeando
en la tierra prometida: vulnerable y
vulnerado, pero con el corazon
nuevo»®, También nosotros
saldremos heridos y renovados del
combate: se nos dislocardn nuestras
seguridades terrenas y nos guiara ya
la marca de Dios. El nos ha
bendecido, y nos seguira
bendiciendo, pero nos hace tomar
conciencia profunda de que nuestra
verdadera seguridad estd en él. Y
cuanto mas rezamos mas nos damos
cuenta de que lo necesitamos, de que
necesitamos «luchar» con €l. Y mas le
pediremos su bendicion: no te suelto
hasta que me bendigas.




M Cf. F. Trochu, Le Curé d’Ars Saint
Jean-Marie Vianney, Lyon-Paris, 1925,
p- 383.

2 Benedicto XVI, Audiencia, 25-
V-2011.

Bl Catecismo de la Iglesia catdlica, n.
2715.

“I Ibid.
51 Ibid., n. 2710.
] Ibid., n. 2713.

" Cfr. apuntes intimos, 12-XII-1935,
citado en A. Vazquez de Prada, El
fundador del Opus Dei (vol. 1), Rialp,
Madrid, 1997, p. 582; apuntes
intimos, 20-XII-1937, citado en
Camino, edicion critico-historica,
nota al n. 746.

! San Agustin, De diversis
quaestionibus octoginta tribus 64, 4;
citado en Catecismo, n. 2560.



BT catecismo, n. 2560.
19 1bid., n. 2563.

™ Dicasterio para la Doctrina de la
Fe, Carta Orationis formas sobre
algunos aspectos de la meditacion
cristiana, 15-X-1989, n. 3.

"2 F Qcériz, Carta pastoral, 14-
11-2017, n. 8.

"3 Amigos de Dios, n. 306.
4 catecismo, n. 27009.

"3 Amigos de Dios, n. 299.
U8 catecismo, n. 2715.

U7 Ibid., n. 2709.

"8 Amigos de Dios, n. 310.
"9 1bid., n. 296.

% papa Francisco, Audiencia, 10-
VI-2020.



(211 Benedicto XVI, Audiencia, 25-
V-2011.

21 Ibid.

31 papa Francisco, Audiencia, 10-
VI-2020.

Ricardo Sada

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/combate-
cercania-mision-5-oracion-
contemplativa/ (05/02/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/combate-cercania-mision-5-oracion-contemplativa/
https://opusdei.org/es-uy/article/combate-cercania-mision-5-oracion-contemplativa/
https://opusdei.org/es-uy/article/combate-cercania-mision-5-oracion-contemplativa/
https://opusdei.org/es-uy/article/combate-cercania-mision-5-oracion-contemplativa/

	Combate, cercanía, misión (5). «No te soltaré hasta que me bendigas»: la oración contemplativa
	Dime algo, Jesús, dime algo
	Personalizar
	En la oscuridad y en las pruebas
	No te soltaré hasta que me bendigas


