
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (10). Una vida
que se transmite:
«Vuestros ancianos
tendrán sueños y
vuestros jóvenes
verán visiones»

Cuando la relación entre Padre
e hijos, y entre generaciones,
toma la forma de la bendición,
es posible mirar al futuro sin
miedo a nada.

08/01/2025



Está ahí desde los primeros latidos de
la vida de la Iglesia: es una dinámica
que nace con ella y que en cierto
modo resume su misma esencia. San
Pablo la detecta en actividades tan
centrales como la evangelización o la
celebración de la Eucaristía: «Yo os
transmití lo que a mi vez había
recibido», escribe en dos ocasiones a
los de Corinto (cfr. 1Co 11,23; 15,3).
No se trata simplemente de la
comunicación de una enseñanza: es
una transmisión que lleva consigo
una especie de generación. Por eso,
les dice: «Ahora que estáis en Cristo
tendréis mil tutores, pero padres no
tenéis muchos; por medio del
Evangelio soy yo quien os ha
engendrado para Cristo Jesús» (1Co
4,15). Lo que está en juego no es una
mera transferencia de conocimiento,
porque la verdad del cristianismo no
son una serie de principios
abstractos sino algo tan concreto
como una Persona, una Persona que
nos comunica su propia vida. Por eso



el mismo san Pablo escribe a los
gálatas: «Hijos míos, por quienes
vuelvo a sufrir dolores de parto,
hasta que Cristo se forme en
vosotros» (Ga 4,19).

Todo esto no es, en realidad, un
modo de decir exclusivo de san
Pablo. También san Juan se dirige a
los fieles como «hijos míos» (cfr. 1Jn
2,1), y san Pedro habla de ellos como
«niños recién nacidos» (1P 2,2). En la
existencia cristiana hay un
nacimiento a una nueva vida, que
pide ser transmitida a otras
personas. Es un movimiento que
tiene su inicio en el Padre y que se
encarna en Jesucristo: «Todo me ha
sido entregado por mi Padre, y nadie
conoce al Hijo más que el Padre, y
nadie conoce al Padre sino el Hijo y
aquel a quien el Hijo se lo quiera
revelar» (Mt 11,27). Cristo no solo
revela al Padre, sino que nos entrega
lo que ha recibido de él: Jesús se ha
hecho hombre y ha venido al mundo



para que quienes lo acogen «tengan
vida y la tengan abundante» (Jn
10,10). Recibir el cristianismo
requiere nacer «de lo alto», renacer
«del agua y del espíritu» (Jn 3,3.5).

La bendición de un padre

La transmisión de la Alianza es uno
de los argumentos clave que
recorren el Antiguo Testamento. En
la historia de los patriarcas, el
momento central de esa transmisión
es la bendición del hijo por parte de
su padre. Es imposible olvidar la
escena en que Jacob se adelanta a su
hermano Esaú para recibir la
bendición de Isaac (cfr. Gn 27). O
aquella otra en que Jacob bendice
uno a uno a sus doce hijos,
anunciándoles lo que va a ser de
ellos (cfr. Gn 49). Es igualmente
emocionante el pasaje en que David
bendice a su hijo Salomón,
prefiriéndolo a todos los demás (cfr.
1R 1-2), y también aquel otro en que



Matatías, en un tiempo de idolatría y
persecución, bendice a sus hijos,
encomendándoles que sean celosos
de la ley y den la vida por la Alianza
(1M 2,49s).

En todos estos casos, la bendición del
padre transmite a su hijo el don que,
a su vez, ha recibido de Dios. Hay
distintas oraciones de este tipo. Es
muy hermosa, por ejemplo, la que
Isaac pronuncia sobre Jacob. Cuando
este se acerca a su padre y lo besa,
Isaac percibe el olor de su traje, y
exclama: «El aroma de mi hijo es
como el aroma de un campo que
bendijo el Señor. Que Dios te conceda
el rocío del cielo, la fertilidad de la
tierra, abundancia de trigo y de vino.
Que te sirvan los pueblos, y se
postren ante ti las naciones. Sé señor
de tus hermanos, que ellos se postren
ante ti. Maldito quien te maldiga,
bendito quien te bendiga» (Gn
27,27-29).



Otras oraciones de bendición tienen
una estructura similar. El padre 
reconoce en su hijo a alguien que ha
recibido de Dios los dones necesarios
para mantener viva la Alianza; ruega
a Dios que le conceda su favor,
porque intuye que su vida estará
expuesta a múltiples dificultades; y
finalmente le transmite enteramente
el don que recibió, junto con la
responsabilidad que le está asociada.
Ahora bien, mientras en el caso de
los patriarcas y los monarcas la
bendición tiene lugar solamente al
final de la vida, en otros se adelanta.
En el libro de Tobías, por ejemplo, la
bendición se da cuando el hijo de
Tobit debe hacerse cargo del futuro
de la casa familiar. Su padre le
transmite esa responsabilidad, y la
acompaña de unos consejos que son
un ejemplo de sabiduría (cfr. Tb 4).

En el Nuevo Testamento, lo que se
comunica no es ya la promesa de la
Alianza sino su realidad: el don de la



Salvación y la misión de llevarla a
todos los rincones de la tierra. La
paternidad ya no es la de la sangre, y
la transmisión se adelanta en el
tiempo. Pablo, por ejemplo, deja en
manos de Timoteo y de Tito algunas
de las Iglesias que él mismo había
fundado. En una de las cartas que
escribe al primero, se presenta como
apóstol, inmerecidamente elegido:
Cristo, escribe, «me hizo capaz, se fio
de mí y me confió este
ministerio» (1Tm 1,12). Y eso es lo
que transmite al joven: «Timoteo,
hijo mío, te confío este encargo, de
acuerdo con las profecías
pronunciadas anteriormente acerca
de ti, para que, apoyado en ellas,
combatas el noble combate» (1Tm
1,18). La carta entera tiene un tono
de bendición paterna, llena de sabios
consejos y también de muestras de
ánimo, pues muchos consideraban
que Timoteo era demasiado joven
para cumplir aquella tarea (cfr. 1Tm
4,12). La lectura de las llamadas



«Cartas pastorales» de san Pablo es
una fuente continua de inspiración
para cualquier persona que alcanza
ese momento de transmisión —de
tradición— de la propia fe y de la
propia misión.

Un Padre en el Opus Dei

Cuando san Josemaría afrontó la
difícil cuestión de su propia
sepultura, pidió que sobre la lápida,
muy sencilla, fueran grabadas las
palabras: Peccator – Orate pro eo[1].
Aunque, al ver la cara que pusieron
los arquitectos, agregó sonriendo: «Si
queréis, podéis añadir estas otras
palabras: genuit filios et filias»[2]. Si la
primera expresión nacía de la
conciencia de su propia condición, la
segunda tenía que ver con la
fecundidad que Dios había dado a su
vida, y que contemplaba con
maravilla.



Desde muy joven, san Josemaría
había tenido la conciencia de estar
llamado a ser «padre, maestro y guía
de santos»[3]. Ese era el modo en que
debía difundir la luz que había
recibido del Señor: «aun recogiendo
fielmente el espíritu del Opus Dei, el
derecho de la Obra sería letra muerta
de no haber transmitido el Fundador
algo vivo: un estilo, una tradición,
una espiritualidad que diese
continuidad histórica a ese modo de
santificarse»[4]. De ahí el esfuerzo que
puso para facilitar que sus hijos
fueran incorporando esa vida; y de
ahí también su deseo de que muchas
personas pudieran pasar por el
Colegio Romano, ya desde finales de
los años cuarenta. Una sencilla
anécdota de esos años lo ilustra. En
una tertulia en Roma con un grupo
de miembros de la Obra, se comenzó
a hablar de libros. Don Álvaro iba a
publicar un estudio, y san Josemaría
comentó también algunas
publicaciones que tenía en mente. De



golpe, dio un giro sorprendente a la
conversación. Señalando a los que
estaban con él, dijo: «¡Mira qué
biblioteca! ¡Éstas son mis obras!»[5].

Formaba a sus hijos según el espíritu
que había recibido él mismo, y a la
vez tenía hacia ellos el gesto paterno
de dejar ese don en sus manos. Ya en
los primeros años, cuando se vivía en
España un clima de persecución
religiosa, preguntaba a los jóvenes
que le seguían: «Si yo me muero,
¿continuarás con la Obra?»[6]. Era un
modo de compartir con ellos la
responsabilidad que Dios había
puesto sobre sus hombros. Más
adelante, al llegar el momento de
llevar el carisma de la Obra a nuevos
países, enviaría a hijas e hijos suyos
con medios muy modestos y canales
de comunicación a menudo
precarios; es decir, con una enorme
confianza en que sabrían llevar a
todas partes el mismo espíritu que
habían recibido.



Finalmente, es bien conocido cuánto
sufrió, durante los últimos años de su
vida, ante la crisis en que estaba
entrando el mundo, y en especial la
Iglesia. Todo se ponía en duda, todo
se criticaba, todo se quería dejar
atrás. Es significativo que en ese
momento histórico quisiera rodearse
en Roma de gente joven. A fin de
cuentas, ellos habían nacido con ese
tiempo: eran quienes mejor podían
sintonizar con lo que de bueno había
en su época y quienes podrían
encauzar del mejor modo los deseos
de renovación. Quizá por eso los
llamó: porque en ellos descansaba el
futuro. Muchos recuerdan el gesto
que solía hacer, poniendo sus manos
sobre los hombros de algunos de
aquellos chicos, mientras les decía:
«Me apoyo en ti». Era un modo de
decirles que dejaba en sus manos lo
que había recibido de Dios. Esto lo
expresaba de mil modos, con los
directores y las directoras, pero
también con personas que estaban



recién incorporadas a la Obra[7]. Era
una expresión más de la paternidad
que Dios le había concedido.

Una paternidad que se transmite

Esta paternidad resulta inolvidable
para quienes la experimentaron en
primera persona; pero forma parte
también de la herencia que san
Josemaría quiso dejar a sus hijos. De
hecho, cualquier persona que haya
alcanzado una cierta madurez,
cualquiera que tenga algo que
transmitir al mundo, percibe en sí
una forma de paternidad. El
fundador de la Obra promovió desde
muy joven esa conciencia en quienes
lo rodeaban. Un ámbito en que lo
hizo con particular claridad es la
docencia. En Surco, por ejemplo, se
recoge un consejo que viene de lejos:
«Profesor: que te ilusione hacer
comprender a los alumnos, en poco
tiempo, lo que a ti te ha costado
horas de estudio llegar a ver claro»[8].



Es hermoso, en ese sentido, lo que
escribía Álvaro d’Ors,
supernumerario, catedrático de
Derecho Romano, en unos apuntes
personales. A lo largo de su vida
había formado a muchos romanistas.
Haciendo memoria de sus discípulos,
y en particular de quienes ocupaban
en ese momento las cátedras que él
mismo había detentado, comentaba:
«Tener sucesión es siempre un
motivo de satisfacción. Morir sin
heredero es tan triste o más que no
tener qué heredar»[9].

Lo mismo vale para tantas otras
profesiones, al menos para las que
transmiten algún tipo de herencia
cultural, técnica, etc. San Josemaría
lo aplicaba también, y de modo
especial, a quienes reciben algún
encargo de gobierno en la Obra.
Pedro Casciaro recordaba cómo les
insistía en «que tenían el deber
moral de no hacerse
insustituibles»[10]. En negativo, solía



señalar un ejemplo que había
conocido de joven. Lo recogió en la
Carta que escribió a los directores:
«Recuerdo —como caso pintoresco—
el de un cocinero de un seminario, en
el que alguna vez tuve que
detenerme, durante mis viajes de
trabajo sacerdotal por España. Aquel
hombre, cuando preparaba algún
plato que él consideraba
extraordinario —no lo era, en
realidad—, echaba a los pinches de la
cocina, para que no aprendieran la
receta»[11]. En positivo, señalaba que
el director debía ser «al mismo
tiempo un descubridor, un formador,
un distribuidor de hombres»[12].

Pero no solo los directores y
directoras: todos estamos llamados a
vivir la paternidad que lleva a
saberse herederos de un gran don, y
al mismo tiempo responsables de
transmitirlo, como vida, a la
siguiente generación. ¿Cómo
hacerlo? Quizá lo primero, porque



está en la base de todo lo demás, sea
recordar que la Iglesia es una 
comunión: comunión con la Trinidad
y comunión entre personas
humanas. El Padre lo ha recordado
recientemente respecto de la Obra:
«Pensar en comunión de personas es
pensar en comunión de libertades,
comunión de iniciativas personales
que también son “hacer el Opus Dei”,
y comunión de generaciones»[13].
Estas libertades, iniciativas y
generaciones se encuentran unidas
en comunión, y cada una de ellas
juega un papel insustituible. Cuando
existe un origen, una herencia y una
misión común, la comunión da lugar,
simultáneamente, a manifestaciones
de unidad y de pluralidad[14]. Eso
puede llevar a incomprensiones, e
incluso a tensiones, que son comunes
dentro y fuera de la Iglesia. De
hecho, en el plano sociológico se ha
señalado recientemente la velocidad
con que se están desarrollando en los
últimos años las diferencias entre



generaciones[15]. Sin embargo, sobre
la conciencia de formar parte de una
comunión, las diferencias pueden
conciliarse por la vía del amor, de la
caridad. San Josemaría escribió que
«más que en “dar”, la caridad está en
“comprender”»[16]. En un reciente
encuentro con familias, el Padre
comentaba esa enseñanza señalando
que la comprensión no consiste, en
primer lugar, en disculpar los
defectos o aceptar las diferencias,
sino en «comprender lo positivo», es
decir, ver lo bueno que hay en una
persona, el bien del que es capaz, y
valorarlo. Y añadía: «lo
encontraremos siempre, si nos
mueve el amor»[17]. Se descubre así el
valor que hay en los demás, y es
posible entonces confiar en ellos. En
efecto, valorar —afirmar— es el
primer modo de amar, y lo es de
modo particular para una madre,
para un padre.

Como en una gran sinfonía



La asimilación y la encarnación de
un carisma no es algo que suceda de
manera automática, ni siquiera
espontánea. Por eso la Iglesia prevé
para las personas periodos más
intensos de formación y
discernimiento, de maduración. Al
mismo tiempo, una vez que se ha
verificado la madurez de una
persona, es preciso no perder de
vista que no está llamada a ser una
especie de fotocopia de nadie. Todo
carisma verdaderamente vivo se
despliega en una sana pluralidad de
estilos, como la que había entre los
apóstoles o la que hay entre las
santas y santos a lo largo de la
historia, incluso dentro de un mismo
camino vocacional. Lo decisivo es
aprender a ver el valor que puede
tener cada modo distinto de ver y de
vivir, el bien que es cada uno de
ellos. Cuando eso sucede en el seno
de una comunión de fe, el clima de
convivencia entre personas y
generaciones se convierte en una



común bendición: los jóvenes miran
a los mayores con agradecimiento, y
los mayores a los jóvenes con
serenidad y confianza. Esto último
resulta más fácil cuando se ha vivido
la paternidad espiritual, porque de
hecho el padre no sustituye al hijo; lo
genera, lo educa, lo ayuda a crecer…
lo acompaña para que florezca y
pueda tomar las riendas de la propia
vida, y de la vida que uno y otro han
recibido.

Finalmente, dentro de esta
comunión, cada cual está llamado a
descubrir su función propia, como en
una gran sinfonía. El papa Francisco
suele citar a este respecto las
palabras del profeta Joel:
«Derramaré mi Espíritu sobre toda
carne y sus hijos y sus hijas
profetizarán, y sus jóvenes verán
visiones y sus ancianos soñarán
sueños» (Jl 3,1; cfr. Hch 2,17). En una
ocasión lo comentó así: «Si los
jóvenes y los viejos se abren al



Espíritu Santo, (…) producen una
combinación maravillosa»[18] en la
que ambos crecen. Unos transmiten
el enraizamiento en un pasado en el
que ha actuado Dios; los otros,
alimentados por esas raíces, abren el
futuro. Así, «si caminamos juntos,
jóvenes y ancianos, podremos estar
bien arraigados en el presente, y
desde aquí frecuentar el pasado y el
futuro: frecuentar el pasado, para
aprender de la historia y para sanar
las heridas que a veces nos
condicionan; frecuentar el futuro,
para alimentar el entusiasmo, hacer
germinar sueños, suscitar profecías,
hacer florecer esperanzas»[19].

Ante el despliegue de la salvación en
la historia, cada generación juega un
papel propio e insustituible. Como en
una sinfonía: el violín no puede
hacer la parte de los timbales, ni los
metales pueden sustituir a las
maderas. Lo decisivo es que,
mientras cada uno interpreta la



parte que le corresponde, todos se
mantengan unidos en una obra que
es común, y en la que cada persona
es valiosa. De ahí la importancia de
conocerse, de compartir tiempos y
lugares, de interesarse por los
demás. También entre las distintas
generaciones se da lo que indicaba el
Padre en una de sus cartas: «La
fraternidad, de simple relación
fundamentada en la común filiación,
se hace amistad por el cariño entre
hermanos, con lo que comporta de
interés mutuo, comprensión,
comunicación, servicio atento y
delicado, ayuda material, etc.»[20], y
todo esto desde la conciencia de la
propia paternidad y de la propia
filiación.

* * *

La transmisión —la generación—
está en el corazón de la Iglesia. De la
misma manera que Jesús vino del
Padre y puso en manos de sus



discípulos la salvación, a cada
generación le corresponde transmitir
esa herencia llena de Vida. «El aroma
de mi hijo es como el aroma de un
campo que bendijo el Señor», decía
Isaac al bendecir a su hijo. San
Josemaría se haría eco de estas
palabras al hablar de la Obra como
«un campo cuajado»[21]. Con esta
expresión, que repitió muchas veces,
y a menudo ante sus hijos más
jóvenes, transmitía a todos su
confianza y demostraba un sano
orgullo paterno[22]. Cuando la
relación entre Padre e hijos, y entre
generaciones, toma la forma de la
bendición, es posible mirar al futuro
sin miedo a nada. Brillan entonces la
filiación y la fraternidad, desde la
conciencia de una misma vocación
divina, que se transmite de
generación en generación.



[1]. En traducción al español,
«pecador – orad por él».

[2]. Traducido, «engendró hijos e
hijas». Cfr. P. Urbano, El hombre de
Villa Tevere, Barcelona, Plaza &
Janés, 1995, p. 200.

[3]. San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
1725, en A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. I, Madrid,
Rialp 1997, p. 554.

[4]. A. Vázquez de Prada, El Fundador
del Opus Dei, vol. III, Madrid, Rialp
2003, p. 396.

[5]. Ibid, pp. 396-397.

[6]. S. Bernal,Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei,
Madrid, Rialp 1980, 6ª ed., p. 356.

[7]. Mons. Julián Herranz recuerda
algunos modos amables que san
Josemaría tenía para recordar que él



se iba, pero que la Obra continuaría;
cfr. J. Herranz, En las afueras de
Jericó, Madrid, Rialp 2007, pp.
173-174.

[8]. San Josemaría, Surco, n. 229.

[9]. Texto inédito, citado en G. Pérez
Gómez, Álvaro d’Ors. Sinfonía de una
vida, Madrid, Rialp 2020, p. 539.

[10]. P. Casciaro, Soñad y os quedaréis
cortos, Rialp, Madrid 1994, pp.
172-173.

[11]. San Josemaría, Carta 27, n. 52; cit.
en A. Vázquez de Prada, El Fundador
del Opus Dei, vol. III, Madrid: Rialp
2003, p. 304, nota 158.

[12]. San Josemaría, Instrucción 31-
V-1936, n. 20, cit. en A. Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, vol.
III, Madrid, Rialp 2003, p. 303.

[13]. F. Ocáriz, Carta pastoral,
10-02-2024, n. 13.



[14]. Cfr. Dicasterio para la Doctrina de
la Fe, Carta Communionis Notio,
28-05-1992, n. 15.

[15]. Por ejemplo, un estudio reciente
ha identificado hasta seis
generaciones, que conviven en la
actualidad; cfr. J. Twenge, 
Generations, New York, Atria Books
2023.

[16]. San Josemaría, Camino, n. 463.

[17]. F. Ocáriz, Encuentro con familias,
16-07-2024.

[18]. Francisco, Ex. ap. Christus vivit,
25-03-2019, n. 192.

[19]. Ibíd., n. 199.

[20]. F. Ocáriz, Carta pastoral,
1-11-2019, n. 14.

[21]. San Josemaría, Carta 29, n. 9,
precisamente con referencia al texto
de Gn 27,27.



[22]. Cfr. por ejemplo, la homilía «Los
sueños se han hecho realidad»,
pronunciada el 9 de enero de 1968
ante los jóvenes del Colegio Romano
y recogida en En diálogo con el Señor,
n. 1.

Lucas Buch

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/combate-
cercania-mision-10-vuestros-ancianos-

tendran-suenos-y-vuestros-jovenes-
veran-visiones/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/combate-cercania-mision-10-vuestros-ancianos-tendran-suenos-y-vuestros-jovenes-veran-visiones/
https://opusdei.org/es-uy/article/combate-cercania-mision-10-vuestros-ancianos-tendran-suenos-y-vuestros-jovenes-veran-visiones/
https://opusdei.org/es-uy/article/combate-cercania-mision-10-vuestros-ancianos-tendran-suenos-y-vuestros-jovenes-veran-visiones/
https://opusdei.org/es-uy/article/combate-cercania-mision-10-vuestros-ancianos-tendran-suenos-y-vuestros-jovenes-veran-visiones/
https://opusdei.org/es-uy/article/combate-cercania-mision-10-vuestros-ancianos-tendran-suenos-y-vuestros-jovenes-veran-visiones/

	Combate, cercanía, misión (10). Una vida que se transmite: «Vuestros ancianos tendrán sueños y vuestros jóvenes verán visiones»
	La bendición de un padre
	Un Padre en el Opus Dei


