opusdei.org

Formacion de la
personalidad (V):
coherencia, edificar
el orden interior

Una de las notas de la
personalidad madura es la
capacidad de conjugar el
despliegue de una actividad
intensa con el orden y la paz
interior.

24/06/2015

Cuando San Agustin, ya anciano,
escribia «pax omnium rerum
tranquillitas ordinis, la paz de todas



las cosas es la tranquilidad del
orden»[1], lo hacia desde la
experiencia de quien llevaba afios
viéndose requerido constantemente
por todo tipo de tareas: el gobierno
pastoral de la porcion del Pueblo de
Dios que tenia encomendado; su
abundante predicacion; los retos que
presentaba una época convulsa, de
cambios sociales y culturales. No es
este, pues, un aforismo escrito en el
sosiego del retiro, sino en el fragor de
la vida diaria, con todos sus
imprevistos y vaivenes. La
coherencia de este santo era una
conquista cotidiana; con el paso de
los dias, su esfuerzo por “centrar el
tiro” afianzaba mas y mas su
caracter.

Una de las notas de la personalidad
madura es la capacidad de conjugar
el despliegue de una actividad
intensa con el orden y la paz interior.
Alcanzar este equilibrio implica
cierto esfuerzo: también San



Josemaria hablaba de su lucha en
este campo. «jDentro de mi sotana te
querria ver! -decia a uno que le
hablaba de las dificultades que le
generaba el trabajo para cuidar de su
formacion- Porque también yo tengo
pluriempleo. Encima de ese desorden
hemos de edificar el orden»[2]. El
orden, la coherencia de nuestra vida,
es un botin que vamos ganando,
moneda a moneda, en la batalla de
todos los dias: «ese comenzar por el
quehacer menos agradable pero mas
urgente (...), con perseverancia en el
cumplimiento del deber cuando tan
facil seria abandonarlo, ese no dejar
para mafiana lo que hemos de
terminar hoy: jTodo por darle gusto a
El, a Nuestro Padre Dios!»[3].

El seiiorio de si

Esta batalla serena no sélo tiene que
ver con las cosas que manejamos y
las tareas que llenan nuestro dia,
sino también con nuestro corazon.



Sin ese latido interior, el orden seria
solo gestion del tiempo,
“optimizacion de procesos”, eficacia
empresarial, pero no demostraria
auténtica madurez cristiana. La
coherencia del cristiano se edifica en
un flujo constante, de adentro hacia
afuera y de afuera hacia adentro;
crece con el dominio de si, el orden
de la actividad exterior, el
recogimiento interior y la prudencia.

No se nos escapan los obstaculos que
existen para alcanzar esta armonia
interior. Si bien apreciamos el
enorme atractivo de una vida
cristiana plena, muchas veces
experimentamos tendencias diversas
y, a veces, contrarias. San Pablo lo
expreso con fuerza: «al querer yo
hacer el bien encuentro esta ley: que
el mal estd en mi; pues me complazco
en la ley de Dios segun el hombre
interior, pero veo otra ley en mis
miembros que lucha contra la ley de
mi espiritu»[4]. Sentimos una cosa y



queremos otra, notamos que estamos
divididos entre lo que nos apetece y
lo que debemos hacer, y a veces
acaba por nublarsenos la vista;
incluso puede llegar a parecernos
entonces que, a fin de cuentas,
tampoco pasa nada por ser un poco
incoherentes, lo que en el fondo
denota un amor vacilante.

Y sin embargo, jcomo resuena el
halago que nuestro Sefior hizo a
Natanael! «Aqui tenéis a un
verdadero israelita en quien no hay
doblez»[5]. Quien procura
conducirse de acuerdo con la voz de
Dios que resuena en su conciencia,
inspira espontaneamente un gran
respeto: las personas de una pieza
atraen, porque todo en ellas dice
autenticidad. En cambio, la doble
vida, las compensaciones -aunque
sean pequefas-, la falta de
sinceridad, hacen que se nos
enturbie el rostro del alma. Como
todos estamos expuestos a estas



pequeiias desviaciones del rumbo, se
trata de que seamos sencillos, y las
corrijamos con perseverancia; asi se
evita el riesgo de acabar a la deriva
en el alta mar de la vida.

Para tocar la melodia de Dios

Al poner orden en nuestro interior
no se trata solo de que nuestra
inteligencia “domine” la imaginacion
y encauce la fuerza de los
sentimientos y afectos: tiene que
descubrir todo lo que estos
compafieros de viaje pueden y
quieren decirle. Dicho de otro modo,
no podemos corregir la disonancia
suprimiendo una de las melodias:
Dios nos ha hecho polifénicos. El
senorio de si, también conocido
desde siempre como templanza, no
es frialdad cerebral: Dios nos quiere
con un corazon que sea «grande,
fuerte y tierno y afectuoso y
delicado»[6].



Con el corazon podemos tocar una
musica para el Sefior. Si queremos
interpretarla bien, conviene ponerlo
a tono, como se afinan los
instrumentos para que den la nota
adecuada. Se trata de educar los
afectos, de fomentar una sensibilidad
por lo que es auténticamente bueno,
porque responde a nuestro ser
personal, con todas sus dimensiones.
Los sentimientos dan el colorido a
nuestra vida, y permiten percibir con
mayor riqueza lo que sucede a
nuestro alrededor. Sin embargo, del
mismo modo como un cuadro
saturado de colores sin balance no es
agradable, o un instrumento
desafinado resulta molesto, el
corazon abandonado al vaivén
sentimental resquebraja la armonia
de nuestra personalidad, y erosiona,
a veces de modo importante,
nuestras relaciones con los demas.

San Josemaria aconsejaba poner
«siete cerrojos»[7] al corazén. En una



ocasion, lo explicaba asi: «ciérralo
con los siete cerrojos que yo
recomiendo: uno para cada pecado
capital. Pero no dejes de tener
corazon»[8]. La experiencia
acumulada de siglos, también en los
lugares adonde no ha llegado el
cristianismo, muestra que los afectos
y los instintos, sin control, pueden
arrastrarnos como las aguas de una
riada que siembra destruccion por
donde pasa. No se trata de anular la
corriente, sino de hacer un trabajo
parecido al de los ingenieros que
entuban el agua que baja de los
torrentes de las montafias para que
mueva una turbina y produzca
electricidad. Una vez encauzada la
corriente -que podria haber arrasado
arboles y casas-, todos pueden vivir
tranquilos y aprovechar esa
electricidad para iluminar y calentar
sus viviendas. Si nuestro espiritu no
logra encauzar de manera estable
esas fuerzas instintivas y afectivas de
nuestra naturaleza, no puede tener



paz ni sosiego: no puede existir vida
interior.

Tomar las riendas de nuestro dia

Un paso importante para ser sefiores
de nosotros mismos es el de
sobreponernos a la pereza, un virus
silencioso pero eficaz, que puede
paralizarnos poco a poco sino lo
mantenemos a raya. La pereza se
hace fuerte en quien no tiene un
norte, o también en quien,
teniéndolo, no se pone a andar en
esa direccion. «No confundas la
serenidad con la pereza, con el
abandono, con el retraso en las
decisiones o en el estudio de los
asuntos»[9]. Poner la cabeza en lo
que requiere nuestra atencion, evitar
huir de lo que suponga un poco de
esfuerzo; no dejar para después lo
que podemos hacer ahora... sobre
esos habitos si se construye una
personalidad agil, recia y serena.



También conviene estar atentos al
otro extremo, el activismo
desordenado: «Hijo, no te ocupes de
muchos asuntos; si te desbordan, no
estaras falto de culpa; por mas que
corras no los alcanzaras, y aunque
huyas no te podras escapar de
ellos»[10]. Madurez de la
personalidad significa aqui
ponderacion, orden en nuestra
actividad. Para que la vida no se nos
lleve por delante con sus infinitos
requerimientos, nos servira tomar la
iniciativa para distribuir nuestra
actividad en los tiempos adecuados,
es decir, planificar -sin
cuadricularnos- dando prioridad a lo
que debe estar en primer lugar y no
a lo que surge en cada momento. Asi
evitamos que lo urgente se coma lo
importante. Logicamente, no es
preciso programarlo todo, pero si
evitar que la improvisacion lleve a
perder tiempo porque simplemente
nos dedicamos a salir al paso de lo
que nos ocurre durante el dia. En



este sentido decia San Josemaria que
«es preciso ordenarse porque no
tenemos tiempo de hacerlo todo
enseguidar.

En nuestro dia hay algunos
momentos clave que podemos fijar
de antemano: la hora de acostarnos,
la hora de levantarnos, los tiempos
que vamos a dedicar exclusivamente
a Dios, la hora de trabajar, la hora de
las comidas... Después esta todo el
campo de hacer bien lo que debemos
hacer, con rendimiento, atencion y
perfeccion, es decir, con amor.
«Cumple el pequerio deber de cada
momento: haz lo que debes y esta en
lo que haces»[11]. Se trata, a fin de
cuentas, de un programa de santidad
que no encorseta, porque se ordena a
un fin grande: hacer feliz a Diosy a
los demas. A la vez, ese mismo amor
que nos mueve a regirnos por un
horario nos indicara cuando el plan
tiene que “saltar”, porque lo exige el
bien de otras personas, o por tantos



otros motivos que se presentan con
claridad a quien vive cara a Dios.

El cultivo del espacio interior

La interioridad es el centro vivo de la
persona, lo que hace que sus fuerzas,
cualidades, disposiciones de &nimo y
acciones formen una unidad. Quien
es capaz de vivir dentro de si, de
recoger sus sentidos y potencias
hasta sosegar el alma, desarrolla una
personalidad mas rica, porque es
mas capaz de relacion, de dialogo.
«El silencio -decia Benedicto XVI- es
parte integrante de la comunicacion
y sin él no existen palabras con
densidad de contenido»[12].

Para no limitarse a nadar en la
superficie de la vida, es preciso
dedicar tiempo a pensar lo que nos
ha pasado, lo que hemos leido, lo que
nos han dicho, y sobre todo las luces
que hemos recibido de Dios.
Reflexionar ensancha y enriquece
nuestro espacio interior: nos ayuda a



integrar las diversas facetas de
nuestra vida -trabajo, relaciones
sociales, ocio, etc.- con el proyecto de
vida cristiana que realizamos de la
mano del Sefior. Este habito implica
aprender a entrar dentro de nuestra
alma, superando la prisa, la
impaciencia, la dispersion. Se abre
asi un espacio de meditacion en la
presencia de Dios: «Quién de
nosotros, a la noche, antes de
terminar el dia, cuando se queda
solo, no se pregunta: ;qué sucedio
hoy en mi corazon? ;Qué sucedio?
¢Qué cosas pasaron por mi
corazon?»[13].

Ese sosiego del espiritu se consigue
cuando cortamos con las tensiones
de la vida y detenemos las
solicitaciones de los asuntos
pendientes, y la imaginacion; cuando
detenemos el ritmo de la vida
exterior y callamos tanto por fuera
como por dentro. De esa manera,
nuestros conocimientos y



experiencias adquieren profundidad,
aprendemos a asombrarnos, a
contemplar, a saborear los bienes del
espiritu, a escuchar a Dios. Con esta
riqueza interior, cuando salimos
fuera podremos disfrutar mas al
comunicamos con los demas, pues
tendremos algo personal, algo
nuestro, que aportar.

En el silencio, podremos escuchar la
voz del Sefior. Cuando Dios quiere
pasar ante Elias en el monte Horeb,
la Sagrada Escritura nos dice que no
estaba en la violencia del huracan
que partia las rocas, ni en el espanto
del terremoto, ni en el fuego que le
siguid, sino en una brisa que apenas
se notaba[14]. Callar es hermoso; no
es ningun vacio, sino vida auténtica y
plena, si permite establecer un
dialogo intimo con Dios. «Un hilo
sonoro de silencio: asi se acerca el
Sefor, con la sonoridad del silencio
que es propia del amor»[15].



La sabiduria de corazon

«El sabio de corazon sera llamado
prudente»[16]. La capacidad de
recogimiento nos permite asentar
cada vez con mas profundidad los
motivos que guian nuestra vida. La
coherencia madura entonces como la
fruta al sol, y se vierte en nosotros el
licor de una sabiduria que nos ayuda
a acertar en nuestras decisiones.

No siempre es necesario dar
respuestas inmediatas a lo que se nos
plantea. La prudencia, muchas veces,
llevara a informarse bien antes de
enjuiciar o tomar una decision,
porque con frecuencia las cosas no
son como aparecen a primera vista.
Una persona madura se caracteriza
por estudiar los asuntos con
atencion, acudir a la memoria de
experiencias pasadas de temas
parecidos y pedir consejo a quienes
estan en condiciones de darlo. Y,
antes que nada, algo que para un



cristiano resulta muy natural, casi
como un reflejo: pedir consejo a Dios:
«no tomes una decision sin detenerte
a considerar el asunto delante de
Dios»[17]. Asi es mas facil aplicar a la
situacion concreta un juicio
ponderado, sin ceder a la ligereza, la
comodidad, el peso de la vida pasada,
o0 la presion del ambiente. Y tener la
valentia de tomar una decision -
aunque toda decision entrafie un
riesgo- y de ejecutarla sin demoras,
con la disposicion de rectificar, si
mas tarde nos damos cuenta de que
nos hemos equivocado.

La coherencia cristiana -fruto de una
interioridad cultivada- nos pone, en
definitiva, en condiciones de
entregarnos a un ideal, y de
perseverar en él. «Dame gracia para
dejar todo lo que se refiere a mi
persona. Yo no debo tener mas
preocupaciones que tu Gloria..., en
una palabra, tu Amor. jTodo por
Amor!»[18].



José Benito Cabanifia — Carlos Ayxela

Fotos de: Alvaro Garcia Fuentes e
Ismael Martinez

[1] San Agustin, De civitate Dei XIX,
13.1.

[2] San Josemaria, Notas de una
reunion, 23-XI1-1972.

[3] San Josemaria, Amigos de Dios, n.
67.

[41Rm 7, 21-23.
[5]/n1,47.
[6] Amigos de Dios, n. 177.

[7] San Josemaria, Camino, nn. 161,
188.

[8] San Josemaria, Notas de una
reunion, Santiago de Chile, 30-



VI-1974. Estos pecados “son llamados
capitales porque generan otros
pecados, otros vicios. Entre ellos
soberbia, avaricia, envidia, ira,
lujuria, gula, pereza” (Catecismo de la
Iglesia Catdlica, n. 1866).

[9] San Josemaria, Forja, n. 467.
[10] Si 11, 10.
[11] Camino, n. 815.

[12] Benedicto XVI, Mensaje para la
XLVI Jornada Mundial de las
Comunicaciones Sociales, 24-1-2012.

[13] Francisco, Homilia, 10-X-2014.
[14] Cfr. 1 R 19, 11-13.

[15] Francisco, Homilia, 12-X1I-2013.
[16] Pr 16, 21.

[17] Camino, n. 266.

[18] Forja, n. 247.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/coherencia-
edificar-el-orden-interior/ (14/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/coherencia-edificar-el-orden-interior/
https://opusdei.org/es-uy/article/coherencia-edificar-el-orden-interior/
https://opusdei.org/es-uy/article/coherencia-edificar-el-orden-interior/

	​Formación de la personalidad (V): coherencia, edificar el orden interior

