
opusdei.org

Carta del Prelado (9
enero 2018) |
Libertad

«Quiero dejaros como herencia
el amor a la libertad y el buen
humor», decía san Josemaría. Al
hilo de sus enseñanzas, esta
carta del Prelado invita a
agradecer esa herencia y a
reflexionar sobre el don de la
libertad.

15/01/2018

ePub ► Carta del Prelado (9 enero
2018).

https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-prelado-opus-dei-9-enero-2018.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-prelado-opus-dei-9-enero-2018.epub


Mobi ► Carta del Prelado (9 enero
2018).

PDF ► Carta del Prelado (9 enero
2018).

Escucha la lectura de la carta del
prelado del Opus Dei (34 min).

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

1. En los meses pasados, siguiendo
una orientación del Congreso
general, me he referido con
frecuencia a la libertad. Ahora, con
estas páginas, deseo que recordemos
algunos aspectos de este gran don de
Dios, siguiendo las enseñanzas de
san Josemaría, que fue toda su vida
un enamorado de la libertad. «No me
cansaré de repetir, hijos míos
―escribía en una ocasión―, que una
de las más evidentes características

https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-prelado-opus-dei-9-enero-2018.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-prelado-opus-dei-9-enero-2018.mobi
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/carta-prelado-opus-dei-9-enero-2018.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/carta-prelado-opus-dei-9-enero-2018.pdf


del espíritu del Opus Dei es su amor
a la libertad y a la comprensión»[1].
Al releer y meditar sus palabras,
demos muchas gracias a Dios. A la
vez, procuremos examinar, cada una
y cada uno, cómo traducirlas mejor
en nuestra vida personal, con la
gracia de Dios. Así, estaremos
también en mejores condiciones de
ayudar a que más almas puedan
llegar a «la libertad de la gloria de los
hijos de Dios» (Rm 8,21).

La pasión por la libertad, su
exigencia por parte de personas y
pueblos, es un signo positivo de
nuestro tiempo. Reconocer la
libertad de cada mujer y de cada
hombre significa reconocer que son
personas: dueños y responsables de
sus propios actos, con la posibilidad
de orientar su propia existencia.
Aunque la libertad no siempre lleva
a desplegar lo mejor de cada uno,
nunca podremos exagerar su



importancia, porque si no fuéramos
libres no podríamos amar.

Pero es una pena que, en muchos
ambientes, exista un gran
desconocimiento de lo que es
realmente la libertad. Con frecuencia
se pretende una ilusoria libertad sin
límites, como meta última del
progreso, mientras no pocas veces
hay que lamentar también muchas
formas de opresión y de aparentes
libertades, que en realidad son
cadenas que esclavizan. Una libertad
que, antes o después, se revela vacía.
«Algunos se creen libres ―escribe el
Papa― cuando caminan al margen
de Dios, sin advertir que se quedan
existencialmente huérfanos,
desamparados, sin un hogar donde
retornar siempre. Dejan de ser
peregrinos y se convierten en
errantes»[2].

Llamados a la libertad



2. Hemos sido «llamados a la
libertad» (Gal 5,13). La Creación
misma es una manifestación de la
libertad divina. Los relatos del
Génesis dejan entrever el amor
creador de Dios, su alegría por
comunicar al mundo su bondad, su
belleza (cfr. Gn 1,31), y al hombre su
libertad (cfr. Gn 1,26-29). Al
llamarnos a cada uno a la existencia,
Dios nos ha hecho capaces de elegir y
querer el bien, y de responder con
amor a su Amor. Sin embargo,
nuestra limitación como criaturas
hace posible también que nos
apartemos de Dios. «Es un misterio
de la divina Sabiduría que, al crear al
hombre a su imagen y semejanza (cfr.
Gn 1,26), haya querido correr el 
riesgo sublime de la libertad
humana»[3].

Ese riesgo, desde los albores de la
historia, llevó efectivamente al
rechazo del Amor de Dios por el
pecado original. Se debilitó así la



fuerza de la libertad humana hacia el
bien, y la voluntad quedó algo
inclinada al pecado. Después, los
pecados personales debilitan aún
más la libertad, y por eso el pecado
supone siempre, en mayor o menor
medida, una esclavitud (cfr. Rm
6,17.20). Sin embargo, «el hombre
sigue siendo siempre libre»[4].
Aunque «su libertad es también
siempre frágil»[5], se mantiene como
un bien esencial de cada persona
humana, que es necesario proteger.
Dios es el primero en respetarla y
amarla, porque «no quiere esclavos,
sino hijos»[6].

3. «Donde abundó el pecado,
sobreabundó la gracia» (Rm 5,20).
Con la gracia, surge una nueva y más
alta libertad para la que «Cristo nos
ha liberado» (Gal 5,1). El Señor nos
libera del pecado mediante sus
palabras y sus obras: todas tienen
eficacia redentora. Por eso, «en todos
los misterios de nuestra fe católica



aletea ese canto a la libertad»[7]. Con
frecuencia os recuerdo la necesidad
de que Jesucristo se encuentre en el
centro de nuestra vida. Para
descubrir el sentido más profundo de
la libertad, hemos de contemplarle a
Él. Nos pasmamos ante la libertad de
un Dios que, por puro amor, decide
anonadarse tomando carne como la
nuestra. Una libertad que se
despliega ante nosotros, en su paso
por la tierra hasta el sacrificio de la
Cruz: «Yo doy la vida para tomarla de
nuevo. Nadie me la quita, sino que yo
la doy libremente» (Jn 10,17-18). No
ha habido en la historia de la
humanidad un acto tan
profundamente libre como la entrega
del Señor en la Cruz: Él «se entrega a
la muerte con la plena libertad del
Amor»[8].

El evangelio de san Juan narra un
diálogo del Señor con algunos que
habían creído en Él. Resuena con
fuerza, entre las palabras de Jesús,



una promesa: «Veritas liberabit vos,
la verdad os hará libres» (Jn 8,32).
«¿Qué verdad es ésta ―se
preguntaba san Josemaría―, que
inicia y consuma en toda nuestra
vida el camino de la libertad? Os la
resumiré, con la alegría y con la
certeza que provienen de la relación
entre Dios y sus criaturas: saber que
hemos salido de las manos de Dios,
que somos objeto de la predilección
de la Trinidad Beatísima, que somos
hijos de un gran Padre. Yo pido a mi
Señor que nos decidamos a darnos
cuenta de eso, a saborearlo día a día:
así obraremos como personas
libres»[9].

4. Nuestra filiación divina hace que
nuestra libertad pueda expandirse
con toda la fuerza que Dios le ha
conferido. No es emancipándonos de
la casa del Padre como somos libres,
sino abrazando nuestra condición de
hijos. «El que no se sabe hijo de Dios,
desconoce su verdad más



íntima»[10]: vive de espaldas a sí
mismo, en conflicto consigo mismo.
Por eso, qué liberador es saber que
Dios nos ama; qué liberador es el
perdón de Dios, que nos permite
volver a nosotros mismos, y a
nuestra verdadera casa (cfr. Lc
15,17-24). Al perdonar a los demás,
en fin, experimentamos también esa
liberación.

La fe en el amor de Dios por cada
una y por cada uno (cfr. 1 Jn 4,16)
nos lleva a corresponder por amor.
Nosotros podemos amar porque Él
nos ha amado primero (cfr. 1 Jn
4,10). Saber que el Amor infinito de
Dios se encuentra no solo en el
origen de nuestra existencia, sino en
cada instante, porque Él es más
íntimo a nosotros que nosotros
mismos[11], nos llena de seguridad.
Saber que Dios nos espera en cada
persona (cfr. Mt 25,40), y que quiere
hacerse presente en sus vidas
también a través de nosotros, nos



lleva a procurar dar a manos llenas
lo que hemos recibido. Y en nuestra
vida, hijas e hijos míos, hemos
recibido y recibimos mucho amor.
Darlo a Dios y a los demás es el acto
más propio de la libertad. El amor 
realiza la libertad, la redime: la hace
encontrarse con su origen y con su
fin, en el Amor de Dios. «La libertad
adquiere su auténtico sentido
cuando se ejercita en servicio de la
verdad que rescata, cuando se gasta
en buscar el Amor infinito de Dios,
que nos desata de todas las
servidumbres»[12].

El sentido de la filiación divina
conduce por eso a una gran libertad
interior, a una profunda alegría y al
optimismo sereno de la esperanza: 
spe gaudentes (Rm 12,12). Sabernos
hijos de Dios nos lleva también a
amar al mundo, que salió bueno de
las manos de nuestro Padre Dios, y a
afrontar la vida con la clara
conciencia de que se puede hacer el



bien, vencer al pecado y llevar el
mundo a Dios. El Papa Francisco lo
ha expresado contemplando a
nuestra Madre: «De María, llena de
gracia, aprendemos que la libertad
cristiana es algo más que la simple
liberación del pecado. Es la libertad
que nos permite ver las realidades
terrenas con una nueva luz
espiritual, la libertad para amar a
Dios y a los hermanos con un
corazón puro y vivir en la gozosa
esperanza de la venida del Reino de
Cristo»[13].

Libertad de espíritu

5. Actuar libremente, sin sufrir
coacción de ningún tipo, es propio de
la dignidad humana y, más aún, de la
dignidad de las hijas y de los hijos de
Dios. A la vez, es necesario
«fortalecer el aprecio por una
libertad no arbitraria, sino
verdaderamente humanizada por el
reconocimiento del bien que la



precede»[14]: una libertad
reconciliada con Dios.

Querría detenerme por eso a
considerar la importancia de la 
libertad de espíritu. No me refiero al
sentido ambiguo, que a veces se da
también a esta expresión: actuar
conforme a los propios caprichos y
en resistencia a cualquier norma. En
realidad, la libertad de todas las
personas humanas está
materialmente limitada por deberes
naturales y compromisos adquiridos
(familiares, profesionales, cívicos,
etc.). Sin embargo, en todo podemos
actuar libremente, si lo hacemos por
amor: «Dilige et quod vis fac: Ama y
haz lo que quieras»[15]. La
verdadera libertad de espíritu es esta
capacidad y actitud habitual de obrar
por amor, especialmente en el
empeño de seguir lo que, en cada
circunstancia, Dios le pide a cada
uno.



«¿Me amas?» (Jn 21,17): la vida
cristiana es una respuesta libre, llena
de iniciativa y de disponibilidad, a
esta pregunta del Señor. Por eso,
«nada más falso que oponer la
libertad a la entrega, porque la
entrega viene como consecuencia de
la libertad. Mirad, cuando una madre
se sacrifica por amor a sus hijos, ha
elegido; y, según la medida de ese
amor, así se manifestará su libertad.
Si ese amor es grande, la libertad
aparecerá fecunda, y el bien de los
hijos proviene de esa bendita
libertad, que supone entrega, y
proviene de esa bendita entrega, que
es precisamente libertad»[16].

En este horizonte se entiende que
alentar la libertad de cada uno no
suponga disminuir la exigencia.
Cuanto más libres somos, más
podemos amar. Y el amor es
exigente: «todo lo aguanta, todo lo
cree, todo lo espera, todo lo
soporta» (1 Cor 13,7). A su vez, crecer



en el amor es crecer en libertad, es
ser más libre. Con palabras de santo
Tomás de Aquino: «Quanto aliquis
plus habet de caritate, plus habet de
libertate»[17]. Cuanto más intensa es
nuestra caridad, más libres somos.
También actuamos con libertad de
espíritu cuando no tenemos ganas de
realizar algo o nos resulta
especialmente costoso, si lo hacemos
por amor, es decir, no porque nos
gusta, sino porque nos da la gana.
«Debemos sentirnos hijos de Dios, y
vivir con la ilusión de cumplir la
voluntad de nuestro Padre. Realizar
las cosas según el querer de Dios, 
porque nos da la gana, que es la
razón más sobrenatural»[18].

6. La alegría es también una
manifestación de la libertad de
espíritu. «En lo humano ―nos dice
san Josemaría―, quiero dejaros
como herencia el amor a la libertad y
el buen humor»[19]. Son dos
realidades que parecen muy



distintas, pero que están conectadas,
porque sabernos libres para amar
nos lleva a experimentar en el alma
la alegría, y con ella el buen humor:
una mirada al mundo que, más allá
del simple carácter natural, permite
ver el lado positivo ―y, si es el caso,
divertido― de las cosas y de las
situaciones. Como dice el Papa
Francisco, Él «es el autor de la
alegría, el Creador de la alegría. Y
esta alegría en el Espíritu nos da la
verdadera libertad cristiana. Sin
alegría, los cristianos no podemos ser
libres: nos convertimos en esclavos
de nuestras tristezas»[20].

Esta alegría está llamada a invadir
todo en nuestra vida. Dios nos quiere
contentos. Hablando a los Apóstoles,
Jesús nos habla también a nosotros:
«que mi gozo esté en vosotros y que
vuestro gozo sea completo» (Jn
15,11). Por eso podemos cumplir con
alegría también los deberes que
puedan resultar desagradables.



Como nos dice san Josemaría, «no es
lícito pensar que sólo es posible
hacer con alegría el trabajo que nos
gusta»[21]. Se puede hacer con
alegría ―y no de mala gana― lo que
cuesta, lo que no gusta, si se hace por
y con amor y, por tanto, libremente.
Haciendo su oración en voz alta, el
28 de abril de 1963, san Josemaría
explicaba así las luces que había
recibido en el lejano 1931: «Tú has
hecho, Señor, que yo entendiera que
tener la Cruz es encontrar la
felicidad, la alegría. Y la razón ―lo
veo con más claridad que nunca― es
ésta: tener la Cruz es identificarse
con Cristo, es ser Cristo y, por eso, ser
hijo de Dios»[22].

7. Toda la ley divina, y todo lo que es
voluntad de Dios para cada uno, no
es ley que oprima la libertad; por el
contrario, es lex perfecta libertatis
(cfr. St 1,25): ley perfecta de libertad,
como el mismo Evangelio, porque
toda ella se resume en la ley del



amor, y no solo como norma exterior
que manda amar, sino a la vez como
gracia interior que da la fuerza para
amar. «Pondus meum amor meus»:
mi amor es mi peso, decía san
Agustín[23], refiriéndose, no al hecho
evidente de que a veces amar sea
costoso, sino a que el amor que
llevamos en el corazón es lo que nos
mueve, lo que nos lleva a todas
partes. «Eo feror, quocumque feror»,
allí donde voy, es él que me lleva[24].
Pensemos, cada una y cada uno,
¿cuál es el amor que me lleva a todas
partes?

Quien deja que el Amor de Dios se
haga con su corazón, experimenta
personalmente hasta qué punto «la
libertad y la entrega no se
contradicen; se sostienen
mutuamente. La libertad sólo puede
entregarse por amor; otra clase de
desprendimiento no la concibo. No es
un juego de palabras, más o menos
acertado. En la entrega voluntaria,



en cada instante de esa dedicación, la
libertad renueva el amor, y
renovarse es ser continuamente
joven, generoso, capaz de grandes
ideales y de grandes sacrificios»[25].
La obediencia a Dios, así, no solo es
acto libre, sino además acto
liberador.

«Yo tengo un alimento que vosotros
no conocéis», dice Jesús a sus
discípulos: «Mi alimento es hacer la
voluntad del que me ha enviado y
llevar a cabo su obra» (Jn 4,32-34).
Para Jesús, obedecer al Padre es
alimento: lo que le da fuerza. Y así
para nosotros: ser discípulo de Jesús,
como explicaba san Juan Pablo II,
consiste en «adherirse a la persona
misma de Jesús, compartir su vida y
su destino, participar de su
obediencia libre y amorosa a la
voluntad del Padre»[26].

Benedicto XVI profundiza en esta
íntima relación entre libertad y



entrega: «En su obediencia al Padre,
Jesús realiza su libertad como
elección consciente motivada por el
amor. ¿Quién es más libre que Él,
que es el Todopoderoso? Pero no
vivió su libertad como arbitrio o
dominio. La vivió como servicio. De
este modo “llenó” de contenido la
libertad, que de lo contrario sería
solo la posibilidad “vacía” de hacer o
no hacer algo. La libertad, como la
vida misma del hombre, cobra
sentido por el amor. (...) Por tanto, la
libertad cristiana no es en absoluto
arbitrariedad; es seguimiento de
Cristo en la entrega de sí hasta el
sacrificio de la cruz. Puede parecer
una paradoja, pero el Señor vivió el
culmen de su libertad en la cruz,
como cumbre del amor. Cuando en el
Calvario le gritaban: “Si eres Hijo de
Dios, baja de la cruz”, demostró su
libertad de Hijo precisamente
permaneciendo en aquel patíbulo
para cumplir a fondo la voluntad
misericordiosa del Padre»[27].



«Me sedujiste, Señor, y yo me dejé
seducir. Fuiste más fuerte que yo, y
me venciste» (Jr 20,7). ¡Qué amplitud
de sentimientos se recoge en esta
oración del profeta Jeremías!
Percibir la propia vocación como un
don de Dios ―y no como un simple
entramado de obligaciones―, incluso
cuando suframos, es también una
manifestación de libertad de espíritu.
Qué liberador es saber que Dios nos
quiere como somos, y nos llama en
primer lugar a dejarnos querer por
Él.

8. Libertad de espíritu significa
también no atarnos a obligaciones
que no existen; saber prescindir y
cambiar con flexibilidad tantos
detalles de la vida que dependen de
nuestra libre iniciativa personal.
Como nos escribió hace ya veinte
años don Javier, «hay, desde luego,
acciones debidas y otras que no lo
son en su concreta materialidad;
pero tanto en las primeras como a



través de las segundas hemos de
buscar libre y responsablemente el
cumplimiento del mandamiento
supremo del amor a Dios: así somos
libres y obedientes a la vez y en
cualquier momento»[28].

Debemos mantener siempre en la
Obra el ambiente de confianza y de
libertad que facilita manifestar a
quien corresponda lo que nos
preocupa, comentar lo que no
comprendemos o que nos parece que
se debería mejorar. A la vez, ese
clima de confianza se nutre también
de la lealtad y la paciencia para
sobrellevar, con serenidad y buen
humor, las limitaciones humanas,
situaciones que contraríen, etc. Esa
es la actitud de un buen hijo, que, en
ejercicio de su libertad, protege
bienes más grandes que su propio
punto de vista, aunque esté
convencido de tener razón: bienes
como la unidad y la paz familiar, que
no tienen precio. En cambio,



«cuando nuestras ideas nos separan
de los demás, cuando nos llevan a
romper la comunión, la unidad con
nuestros hermanos, es señal clara de
que no estamos obrando según el
espíritu de Dios»[29].

9. Aunque a veces algunas
situaciones puedan hacernos sufrir,
Dios se sirve con frecuencia de ellas
para identificarnos con Jesús. Como
dice la carta a los Hebreos, Él
«aprendió por los padecimientos la
obediencia» (Hb 5,8) y trajo así la
«salvación eterna para todos los que
le obedecen» (5,9): nos trajo la
libertad de los hijos de Dios. Aceptar
las limitaciones humanas que todos
tenemos, sin renunciar a superarlas
en la medida de lo posible, es
también manifestación y fuente de
libertad de espíritu. Pensad por
contraste en la triste actitud del hijo
mayor de la parábola (Lc 15,25-30):
cómo echa en cara a su padre tantas
cosas que había ido guardando con



amargura en su alma, y cómo
tampoco es capaz de sumarse a la
alegría familiar. Su libertad se había
ido haciendo pequeña y egoísta,
incapaz de amar, de entender que
«todo lo mío es tuyo» (Lc 15,31). Vivía
en su casa, pero no era libre, porque
su corazón estaba fuera.

Qué hermosa resulta en cambio, por
contraste, la historia de Rut la
moabita, en la que libertad y entrega
echan raíces en un profundo sentido
de pertenencia a la familia.
Conmueve ver cómo esta mujer
responde a la insistencia de su
suegra, que la animaba a rehacer su
vida por su cuenta: «No me obligues
a marcharme y a alejarme de ti, pues
adonde vayas iré y donde pases las
noches las pasaré yo; tu pueblo será
mi pueblo y tu Dios será mi Dios;
donde mueras moriré y allí mismo
recibiré sepultura» (Rt 1,16-17).



Contemplando a la Virgen Santísima,
en fin, resulta aún más claro cómo la
libertad se despliega en la entrega
fiel. «Considerad ahora el momento
sublime en el que el Arcángel San
Gabriel anuncia a Santa María el
designio del Altísimo. Nuestra Madre
escucha, y pregunta para
comprender mejor lo que el Señor le
pide; luego, la respuesta firme: fiat!
(Lc 1,38) ―¡hágase en mí según tu
palabra!―, el fruto de la mejor
libertad: la de decidirse por
Dios»[30].

Formar y gobernar personas libres

10. En la formación, tiene un papel
importante la dirección espiritual
personal, que debe desarrollarse
siempre en un clima de libertad, y
orientarse a formar personas que se
sientan «libres como pájaros»[31]. En
este sentido, san Josemaría escribe,
refiriéndose a los que reciben las
charlas personales de sus hermanos,



que «la autoridad del director
espiritual no es potestad. Dejad
siempre una gran libertad de espíritu
a las almas. Pensad en lo que tantas
veces os he dicho: porque me da la
gana, me parece la razón más
sobrenatural de todas. La función del
director espiritual es ayudar a que el
alma quiera ―a que le dé la gana―
cumplir la voluntad de Dios. No
mandéis, aconsejad»[32]. Con los
consejos de la dirección espiritual se
procura secundar la acción del
Espíritu Santo en cada alma y
ayudarla a situarse ante Dios y ante
sus propios deberes con libertad y
responsabilidad personales porque,
«al crear las almas, Dios no se repite.
Cada uno es como es, y hay que
tratar a cada uno según lo ha hecho
Dios y según lo lleva Dios»[33].

Junto al consejo, de ordinario podrá
ir la exhortación cariñosa que facilita
el convencimiento de que siempre 
vale la pena esforzarnos por ser fieles



por amor, libremente. También en la
dirección espiritual, alguna vez, se
puede dar ―con claridad, pero
siempre con cariño y delicadeza― un
“consejo imperativo”, que recuerde
la obligación de cumplir un deber. La
fuerza de ese consejo, sin embargo,
no provendría del consejo mismo,
sino de ese deber. Cuando hay
confianza, se puede y se debe hablar
así, y quien recibe esa advertencia lo
agradece, porque reconoce en ese
gesto la fortaleza y el cariño de un
hermano mayor.

11. La formación, a lo largo de toda
la vida, sin descuidar su necesaria
exigencia, tiende en una medida
importante a abrir horizontes. En
cambio, si nos limitásemos a exigir y
a ser exigidos, podríamos acabar por
ver solo lo que no alcanzamos a
hacer, nuestros defectos y
limitaciones, olvidando lo más
importante: el amor de Dios por
nosotros.



En este mismo contexto, recordemos
cómo san Josemaría nos ha enseñado
que «en la Obra, somos muy amigos
de la libertad, y también lo somos en
la vida interior: no nos atamos a
esquemas ni métodos (...). Hay
mucho ―debe haber mucho― de
autodeterminación incluso en la vida
espiritual»[34]. Por esto, la
sinceridad en la dirección espiritual,
que nos mueve a abrir libremente el
alma para recibir consejo, nos mueve
también a la iniciativa personal, a
manifestar con libertad lo que vemos
como posibles puntos para nuestra
lucha interior por identificarnos
cada vez más con Jesucristo.

Por esto, la formación, transmitiendo
a todos un mismo espíritu, no
produce uniformidad, sino unidad.
De modo gráfico decía san Josemaría
que, en la Obra, «se puede andar por
el camino de muchas maneras. Se
puede andar por la derecha, por la
izquierda, en zig-zag, caminando con



los pies, a caballo. Hay cien mil
maneras de ir por el camino divino:
según las circunstancias, será
obligatorio para cada uno, porque así
se lo impone su conciencia, seguir
uno u otro de estos procedimientos.
Lo único necesario es no
descaminarse»[35]. El espíritu de la
Obra, como el Evangelio, no se
superpone a nuestro ser, sino que lo
vivifica: es una semilla destinada a
crecer en la tierra de cada uno.

12. En la formación, es también
importante evitar que un excesivo
afán de seguridad o de protección
encoja el alma, nos empequeñezca.
«Quienes han encontrado a Cristo no
pueden cerrarse en su ambiente:
¡triste cosa sería ese
empequeñecimiento! Han de abrirse
en abanico para llegar a todas las
almas»[36]. Qué importante es, pues,
formarnos en la necesidad de vivir
sin miedo a equivocarnos, sin miedo
a no estar a la altura, sin miedo a un



ambiente adverso; y, con visión
sobrenatural, implicarnos ―con
prudencia y decisión― en el propio
ambiente social y profesional.

El amor a la libertad se manifiesta
también, por tanto, en la
espontaneidad e iniciativa en el
apostolado, que se compagina con los
encargos apostólicos concretos. Es
importante tener siempre muy en
cuenta que «nuestro apostolado es
sobre todo un apostolado
personal»[37]. Esto mismo rige a
nivel de promoción de actividades
apostólicas por parte de los
Directores: «No he querido nunca
ataros, sino que, por el contrario, he
procurado que obréis con una gran
libertad. En vuestra acción apostólica
habéis de tener iniciativa, dentro del
margen amplísimo que señala
nuestro espíritu, para encontrar ―en
cada lugar, en cada ambiente y en
cada tiempo― las actividades que



mejor se acomoden a las
circunstancias»[38].

13. Otra importante manifestación
del amor a la libertad se hace
presente en el gobierno pastoral, que
corresponde al Prelado y a sus
Vicarios, con la ayuda de sus
correspondientes Consejos.
Meditemos, una vez más, con
agradecimiento, estas palabras de
san Josemaría: «Como una
consecuencia de ese espíritu de
libertad, la formación ―y el
gobierno― en la Obra se funda en la
confianza (...). Nada se logra con un
gobierno fundado en la
desconfianza. En cambio, es fecundo
mandar y formar con respeto a las
almas, desarrollando en ellas la
verdadera y santa libertad de los
hijos de Dios, enseñándolas a
administrar la propia libertad.
Formar y gobernar es amar»[39].



Mandar con respeto a las almas es,
en primer lugar, respetar
delicadamente la interioridad de las
conciencias, sin confundir el
gobierno y la dirección espiritual. En
segundo lugar, ese respeto lleva a
distinguir los mandatos de lo que son
solo oportunas exhortaciones,
consejos o sugerencias. Y, en tercer
lugar ―y no, por eso, menos
importante―, es gobernar con tal
confianza en los demás, que se
cuente siempre, en la medida de lo
posible, con el parecer de las
personas interesadas. Esta actitud de
quienes gobiernan, su disposición a
escuchar, es una estupenda
manifestación de que la Obra es
familia.

Tenemos también una agradecida
experiencia de la plena libertad que
existe en el Opus Dei en las
cuestiones económicas, políticas,
teológicas opinables, etc. «En lo que
no es de fe, cada uno piensa y actúa



como quiere, con la más completa
libertad y responsabilidad personal.
Y el pluralismo que, lógica y
sociológicamente, se deriva de este
hecho, no constituye para la Obra
ningún problema: es más, ese
pluralismo es una manifestación de
buen espíritu»[40]. Este pluralismo
debe ser querido y fomentado,
aunque quizá a alguno la diversidad
a veces se le pueda hacer costosa.
Quien ama la libertad logra ver lo
que tiene de positivo y amable lo que
otros piensan y hacen en esos
amplios ámbitos.

Por lo que se refiere al modo de
realizar el gobierno, san Josemaría
estableció y recordó siempre con
fuerza la colegialidad, que es otra
manifestación de ese espíritu de
libertad que impregna la vida en el
Opus Dei: «Os he repetido en
innumerables circunstancias, y lo
repetiré mucho más a lo largo de mi
vida, que exijo en la Obra, en todos



los niveles, un gobierno colegial:
para que no se caiga en la tiranía. Es
una manifestación de prudencia,
porque con un gobierno colegial los
asuntos se estudian más fácilmente,
se corrigen mejor los errores, se
perfeccionan con mayor eficacia las
labores apostólicas que ya marchan
bien»[41].

La colegialidad no es solo ni
principalmente un método o sistema
de funcionamiento para la toma de
decisiones; es, ante todo, un espíritu,
enraizado en el convencimiento de
que todos podemos y necesitamos
recibir de los demás luces, datos, etc.,
que nos ayuden a mejorar y aun a
cambiar de opinión. A la vez, esto
lleva consigo precisamente el respeto
―es más, la positiva promoción― de
la libertad de los demás, para que
puedan exponer sin dificultad alguna
sus puntos de vista.



Respeto y defensa de la libertad en el
apostolado

14. El apostolado tiene su origen en
el deseo sincero de facilitar a los
demás su encuentro con Jesucristo o
una mayor intimidad con Él.
«Nuestra actitud ―ante las almas―
se resume así, en esta expresión del
Apóstol, que es casi un grito: caritas
mea cum omnibus vobis in Christo
Iesu! (1 Cor 16,24): mi cariño para
todos vosotros, en Cristo Jesús. Con la
caridad, seréis sembradores de paz y
de alegría en el mundo, amando y
defendiendo la libertad personal de
las almas, la libertad que Cristo
respeta y nos ganó (cfr. Gal
4,31)»[42].

Amamos la libertad, en primer lugar,
de las personas a las que tratamos de
ayudar a acercarse al Señor, en el
apostolado de amistad y confidencia,
que san Josemaría nos invita a
realizar con el testimonio y la



palabra. «También en la acción
apostólica ―mejor: principalmente
en la acción apostólica―, queremos
que no haya ni el menor asomo de
coacción. Dios quiere que se le sirva
en libertad y, por tanto, no sería recto
un apostolado que no respetase la
libertad de las conciencias»[43].

La verdadera amistad comporta un
sincero cariño mutuo, que es la
verdadera protección de la libertad y
de la intimidad recíprocas. El
apostolado no discurre como algo
superpuesto a la amistad, porque
―como os he escrito― «no hacemos
apostolado, ¡somos apóstoles!»[44]: la
amistad misma es apostolado; la
amistad misma es un diálogo, en el
que damos y recibimos luz; en el que
surgen proyectos, en un mutuo
abrirse horizontes; en el que nos
alegramos por lo bueno y nos
apoyamos en lo difícil; en el que lo
pasamos bien, porque Dios nos
quiere contentos.



15. Como sabéis, el proselitismo,
entendido en su sentido original, es
una realidad positiva, equivalente a
la actividad misionera de difusión
del Evangelio[45]. Así lo entendió
siempre san Josemaría, y no en el
sentido negativo que ha ido
adquiriendo ese término en tiempos
más recientes. Con todo, es necesario
tener presente que, más allá de lo
que desearíamos, en ocasiones las
palabras adquieren connotaciones
distintas de las que tenían en su
origen. Por eso, calibrad, en función
del contexto, la oportunidad de
utilizar este término, porque en
ocasiones vuestros interlocutores
podrían entender algo distinto de lo
que queréis decir.

El respeto y defensa de la libertad de
todos se manifiesta también ―si
cabe, más especialmente― al
plantear a una persona la posibilidad
de la llamada de Dios a la Obra.
Libertad para aconsejarse con quien



quiera y, sobre todo, libertad plena
en el discernimiento de la posible
propia vocación y en la consiguiente
decisión. San Josemaría, comentando
un término fuerte del Evangelio, el 
compelle intrare ―obliga a entrar―
de la parábola (Lc 14,23), escribe:
«Porque es característica capital de
nuestro espíritu el respeto a la
libertad personal de todos, el 
compelle intrare, que habéis de vivir
en el proselitismo, no es como un
empujón material, sino la
abundancia de luz, de doctrina; el
estímulo espiritual de vuestra
oración y de vuestro trabajo, que es
testimonio auténtico de la doctrina;
el cúmulo de sacrificios, que sabéis
ofrecer; la sonrisa, que os viene a la
boca, porque sois hijos de Dios:
filiación, que os llena de una serena
felicidad ―aunque en vuestra vida, a
veces, no falten contradicciones―,
que los demás ven y envidian.
Añadid, a todo esto, vuestro garbo y
vuestra simpatía humana, y



tendremos el contenido del compelle
intrare»[46]. Qué claro resulta así
que la Obra crece y debe crecer
siempre en un clima de libertad,
presentando ―con decisión y con
sencillez― la belleza deslumbrante
de vivir con Dios.

***

16. Veritas liberabit vos (Jn 8,32).
Todas las promesas de liberación que
se suceden a lo largo de los siglos son
verdaderas en la medida en que se
nutren de la Verdad sobre Dios y el
hombre; la Verdad, que es una
Persona: Jesús, Camino, Verdad y
Vida (cfr. Jn 14,6). «También hoy,
después de dos mil años, Cristo
aparece a nosotros como Aquel que
trae al hombre la libertad basada
sobre la verdad, como Aquel que
libera al hombre de lo que limita,
disminuye y casi destruye esta
libertad en sus mismas raíces, en el



alma del hombre, en su corazón, en
su conciencia»[47].

Dios nos ha dado la libertad para
siempre: este don no es algo
transitorio, para ejercitar solamente
durante esta vida en la tierra. La
libertad, como el amor, «nunca
acaba» (1 Cor 13,8): permanece en el
Cielo. Nuestro camino hasta allí es
precisamente un camino hacia la
libertad de la gloria de los hijos de
Dios: in libertatem gloriæ filiorum Dei
(Rm 8,21). En el Cielo la libertad no
solo no desaparecerá, sino que
alcanzará su plenitud: la de abrazar
el Amor de Dios. «Un gran Amor te
espera en el Cielo: sin traiciones, sin
engaños: ¡todo el amor, toda la
belleza, toda la grandeza, toda la
ciencia...! Y sin empalago: te saciará
sin saciar»[48]. Si somos fieles, por la
misericordia de Dios, en el Cielo
seremos plenamente libres, por la
plenitud del amor.



Con todo cariño os bendice

vuestro Padre

Fernando

Roma, 9 de enero de 2018,
aniversario del nacimiento de san
Josemaría

[1] San Josemaría, Carta 31-V-1954, n.
22.

[2] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 170.

[3] San Josemaría, Carta 24-X-1965, n.
3.

[4] Benedicto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, n. 24.

[5] Ibid.



[6] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 129.

[7] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
25.

[8] San Josemaría, Vía Crucis, X
estación.

[9] Amigos de Dios, n. 26.

[10] Ibid.

[11] Cfr. San Agustín, Confesiones, III,
6, 11.

[12] Amigos de Dios, n. 27.

[13] Francisco, Homilía, 15-VIII-2014.

[14] Benedicto XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29-VI-2009, n. 68.

[15] San Agustín, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] Amigos de Dios, n. 30.



[17] Santo Tomás, In III Sent., d. 29, q.
un., a. 8, qla. 3 s.c. 1.

[18] Es Cristo que pasa, n. 17.

[19] San Josemaría, Carta 31-V-1954,
n. 22.

[20] Francisco, Homilía, 31-V-2013.

[21] San Josemaría, Carta 29-
XII-1947, n. 106.

[22] San Josemaría, notas de una
meditación, 28-IV-1963.

[23] San Agustín, Confesiones, XIII, 9,
10.

[24] Ibid.

[25] Amigos de Dios, n. 31.

[26] San Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, n. 19.

[27] Benedicto XVI, Discurso en el 
Angelus, 1-VII-2007.



[28] Javier Echevarría, Carta
pastoral, 14-II-1997, n. 15.

[29] Es Cristo que pasa, n. 17.

[30] Amigos de Dios, n. 25.

[31] San Josemaría, Carta 14-IX-1951,
n. 38.

[32] San Josemaría, Carta 8-VIII-1956,
n. 38.

[33] Ibid.

[34] San Josemaría, Carta 29-IX-1957,
n. 70.

[35] San Josemaría, Carta 2-II-1945, n.
19.

[36] San Josemaría, Surco, n. 193.

[37] San Josemaría, Carta 2-X-1939, n.
10.

[38] San Josemaría, Carta 24-X-1942,
n. 46.



[39] San Josemaría, Carta 6-V-1945, n.
39.

[40] San Josemaría, Conversaciones,
n. 98.

[41] San Josemaría, Carta 24-
XII-1951, n. 5.

[42] San Josemaría, Carta 16-
VII-1933, n. 3.

[43] San Josemaría, Carta 9-I-1932, n.
66.

[44] Carta pastoral, 14-II-2017, n. 9.

[45] Cfr. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Nota doctrinal
acerca de algunos aspectos de la
evangelización, 3-XII-2007, n. 12 y
nota 49.

[46] San Josemaría, Carta 24-X-1942,
n. 9.

[47] San Juan Pablo II, Enc. 
Redemptor hominis, 4-III-1979, n. 12.



[48] San Josemaría, Forja, n. 995.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Prohibida toda divulgación pública,
total o parcial,

sin autorización expresa del titular
del copyright)

(Pro manuscripto)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/carta-pastoral-
prelado-opus-dei-9-enero-2018/

(25/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/

	Carta del Prelado (9 enero 2018) | Libertad

