opusdei.org

Rezar con el Adoro
te devote

Libro electronico para meditar
sobre la eucaristia con el Adoro
te devote, uno de los cinco
himnos que Santo Tomas de
Aquino compuso en honor de
Jesus en el Santisimo
Sacramento.

20/06/2025

Con motivo del Afio de la Eucaristia
(2004), el entonces prelado del Opus
Dei, Mons. Javier Echevarria, escribio
esta carta en la que nos ayuda a
meditar sobre la eucaristia con el



Adoro te devote, uno de los cinco
himnos que Santo Tomas de Aquino
compuso en honor de Jesus en el
Santisimo Sacramento.

Descargar el libro electronico
«Rezar con el Adoro te
devote»

ePub » «Rezar con el Adoro te
devote»

Mobi» «Rezar con el Adoro te
devote»

PDF » «Rezar con el Adoro te devote»

Google Play Books » «Rezar con el
Adoro te devote»

Apple Books » «Rezar con el Adoro te
devote»



https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta-Eucaristia-Adorotedevote-JavierEchevarria20210115-130807.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta-Eucaristia-Adorotedevote-JavierEchevarria20210115-130807.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/rezar-con-el-adoro-te-devote20250205112821932392.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/rezar-con-el-adoro-te-devote20250205112821932392.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/rezar-con-el-adoro-te-devote20250205113033551664.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/rezar-con-el-adoro-te-devote20250205113033551664.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/rezar-con-el-adoro-te-devote20250205113047552437.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=u1TkEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=u1TkEAAAQBAJ
http://books.apple.com/us/book/id6472707353
http://books.apple.com/us/book/id6472707353

Oracion del Adoro te devote

1. Te adoro con devocion, Dios
escondido, oculto verdaderamente
bajo estas apariencias. A ti se somete
mi corazon por completo, y se rinde
totalmente al contemplarte.

2. Al juzgar de ti se equivocan la
vista, el tacto, el gusto; pero basta con
el oido para creer con firmeza. Creo
todo lo que ha dicho el Hijo de Dios:
nada es mas verdadero que esta
palabra de verdad.

3. En la Cruz se escondia solo la
divinidad, pero aqui también se
esconde la humanidad. Creoy
confieso ambas cosas, y pido lo que
pidio el ladron arrepentido.

4. No veo las llagas como las vio
Tomas, pero confieso que eres mi
Dios. Haz que yo crea mas y mas en
tl, que en ti espere, que te ame.



5. {Oh memorial de la muerte del
Sefior! Pan vivo que da la vida al
hombre. Concédele a mi alma que de
ti viva, y que siempre saboree tu
dulzura.

6. Sefior Jesus, bondadoso pelicano,
limpiame, a mi, inmundo, con tu
sangre: de la que una sola gota puede
liberar de todos los crimenes al
mundo entero.

7. Jesus, a quien ahora veo
escondido, te ruego que se cumpla lo
que tanto ansio: que al mirar tu
rostro ya no oculto, sea yo feliz
viendo tu gloria. Amén.

Sumario

Adoro te devote, latens deitas, qua
sub his figuris vere latitas

- Tanto amo Dios al mundo
- Un Dios cercano

- Actos de adoraciéon



Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

- Pasmarse ante el misterio de amor
- En la "escuela” de San Josemaria

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur

- Con laluz de la fe

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius

- Palabras de vida
- Una actitud de confianza

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas

- Con Cristo en el Calvario
- El ladron arrepentido
- Catedra de todas las virtudes

- Entregarse al servicio de los demas



Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pcenitens

- Al ritmo de la contricion
- Fiarse de la misericordia divina

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

- La actitud inicial de Tomas
- A las llagas de Cristo

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

- Almas de eucaristia: fe, amor,
esperanza

- Delicadezas del Senor

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam praestans homini

- Memorial del Sacrificio de la Cruz

- Centro y raiz de la vida espiritual



- Una correspondencia esforzada

- Comunion con Cristo y unidad de la
Iglesia

Praesta mea menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere

- Vivir de Cristo
- Unidad de vida

Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

- Purificarse mas y mas
- Comulgar dignamente

Cuius una stilla salvam facere
totum mundum quit ab omni
scelere

- Dar a conocer la eficacia de la
Eucaristia

- Amar la mortificaciéon y la
penitencia



Iesu, quem velatum nunc aspicio, /
oro, fiat illud quod tam sitio, / ut te
revelata cernens facie, / visu sim
beatus tue gloriae

- Hambres de ver el rostro de Cristo
- Prenda de la vida eterna

- La Santisima Virgen, mujer
eucaristica

«En la Santisima Eucaristia se
contiene todo el bien espiritual de la
Iglesia, es decir, Cristo mismao,
nuestra Pascua y Pan vivo, que por
su Carne vivificada y que vivifica por
el Espiritu Santo, da vida a los
hombres» '. Esta misteriosa e
inefable manifestaciéon del amor de
Dios por la humanidad, ocupa un
lugar privilegiado en el corazon de
los cristianos y, concretamente, de los
hijos de Dios en el Opus Dei. Asi lo



ensefio nuestro queridisimo Padre
con su ejemplo, con su predicacion y
con sus escritos, cuando afirmaba
que la Eucaristia constituye «el
centro y la raiz de la vida espiritual
del cristiano» .

Por eso, nos ha llenado de alegria la
decisién del Santo Padre, hecha
publica en la pasada Solemnidad del
Corpus Christi, de celebrar un Ario de
la Eucaristia en la Iglesia universal.
Recordais que este tiempo comienza
en este mes de octubre, con el
Congreso Eucaristico Internacional
de Guadalajara (México), y se
concluira en octubre de 2005, con la
Asamblea ordinaria del Sinodo de
Obispos, dedicada precisamente a
este admirable Sacramento.

En continuidad ideal con el Jubileo
del 2000 y en el espiritu de la Carta
Apostolica Novo Millennio ineunte,
deseo que los fieles de la Prelatura,
los Cooperadores y las personas que



se forman al calor del espiritu de la
Obra, diariamente secundemos al
Romano Pontifice y procuremos con
todas nuestras fuerzas que la
Sagrada Eucaristia ocupe cada vez
mas el nucleo de nuestra existencia
entera. También os sugiero que, en
este Ao eucaristico, acompanados
por la Virgen con el rezo del Rosario
y movidos por el ejemplo de San
Josemaria, vayamos activamente al
Sagrario para manifestar a Jesus,
hecho Hostia Santa, con profunda
sinceridad: Adoro te devote!
Fijémonos esta meta con exigencia
de conducta, porque tanto valdra
nuestra vida cuanto intensa sea
nuestra piedad eucaristica.

Adoro te devote, latens deitas, qua
sub his figuris vere latitas

Tanto amo Dios al mundo



Comenzamos con un acto personal
de rendida adoracion a la Eucaristia,
al mismo Cristo, pues en este
Santisimo Sacramento «estan
contenidos verdadera, real y
sustancialmente el Cuerpo y la
Sangre junto con el alma y la
divinidad de nuestro Sefior
Jesucristo, y, por consiguiente, Cristo
entero»’. Jesus se halla presente,
pero no se le ve: estd oculto bajo las
especies de pan y de vino®. «Esta
escondido en el Pan ... por amor a
tin®.

El amor que manifiesta a las
criaturas es la causa de que se haya
quedado entre nosotros, en este
mundo, bajo el velo eucaristico.
«Desde pequefio he comprendido
perfectamente el porqué de la
Eucaristia: es un sentimiento que
todos tenemos; querer quedarnos
para siempre con quien amamos»°.
Nuestro Padre, considerando el
misterio del amor de Cristo que pone



sus delicias en estar entre los hijos de
los hombres (cfr. Prv 8, 31), que no
consiente en dejarnos huérfanos (cfr.
Jn 14, 18), que ha decidido
permanecer con nosotros hasta la
consumacion de los siglos (cfr. Mt 28,
20), ilustraba el motivo de la
institucion de este Sacramento con la
imagen de las personas que se tienen
que separar. «Desearian estar
siempre juntas, pero el deber —el
que sea— les obliga a alejarse»; y al
no estar en condiciones de
conseguirlo, «se cambian un
recuerdo, quiza una fotografia», pero
«no logran hacer mas porque el
poder de las criaturas no llega tan
lejos como su querer». Jesus, Dios y
Hombre, supera esos limites por
amor nuestro. «Lo que nosotros no
podemos, lo puede el Sefior». El «<no
deja un simbolo, sino la realidad: se
queda El mismo»’: el que nacié de
Maria en Belén; el que trabajo en
Nazaret y recorrio Galilea y Judea 'y
murio crucificado en el Golgota; el



que resucito gloriosamente al tercer
dia y se aparecio a sus discipulos
repetidas veces®.

La fe cristiana ha confesado siempre
esta identidad, también para
rechazar las nostalgias de quienes
excusaban su escaso espiritu
cristiano, alegando que no veian al
Sefior como los primeros discipulos;
0 de quienes argumentaban que se
comportarian de otro modo si
pudieran tratarlo fisicamente.
«Cudantos dicen ahora: "jQuisiera ver
su forma, su figura, sus vestidos, su
calzado!" Pues he ahi que a El ves, a
Fl tocas, a £l comes. Tu deseas ver
sus vestidos; pero El se te da a si
mismo, no solo para que lo veas, sino
para que lo toques y lo comas, y le
recibas dentro de ti. Nadie, pues, se
acerque con desconfianza, nadie con
tibieza: todos encendidos, todos
fervorosos y vigilantes»’.

Un Dios cercano



San Josemaria nos ha ensefiado a
asumir con plenitud la fe en la
presencia real de Jesucristo en la
Eucaristia, de manera que el Sefior
entre verdaderamente en nuestra
vida y nosotros en la suya, que le
miremos y contemplemos —con los
ojos de la fe— como a una persona
realmente presente: nos ve, nos oye,
nos espera, nos habla, se acerca y nos
busca, se inmola por nosotros en la
Santa Misa'’.

Explicaba nuestro Padre que los
hombres tienden a imaginar al Sefior
muy «lejos, donde brillan las
estrellas», como desentendido de sus
criaturas; y no terminan de creer
«que también estd siempre a nuestro
lado»"". Quizé hayais encontrado
personas que consideran al Creador
tan distinto de los hombres, que les
parece que no le conciernen los
pequerios o grandes avatares que
componen la vida humana. Nosotros,
sin embargo, sabemos que no es asi,



que «Dios habita en lo mas alto y
mira las cosas pequeiias» (Sal 137, 6,
Vg): se fija con amor en cada uno,
todo lo nuestro le interesa.

«El Dios de nuestra fe no es un ser
lejano, que contempla indiferente la
suerte de los hombres: sus afanes,
sus luchas, sus angustias. Es un
Padre que ama a sus hijos hasta el
extremo de enviar al Verbo, Segunda
Persona de la Trinidad Santisima,
para que, encarnandose, muera por
nosotros y nos redima. El mismo
Padre amoroso que ahora nos atrae
suavemente hacia Fl, mediante la
accion del Espiritu Santo que habita
en nuestros corazones»'’. Su amor y
su interés infinitos por cada uno de
nosotros, han llevado al Hijo a
quedarse en la Hostia Santa, ademas
de a encarnarse y a trabajary a
sufrir como sus hermanos los
hombres. Es verdaderamente
Emmanuel , Dios con nosotros. «El
Creador se ha desbordado en carifio



por sus criaturas. Nuestro Sefior
Jesucristo, como si aun no fueran
suficientes todas las otras pruebas de
su misericordia, instituye la
Eucaristia para que podamos tenerle
siempre cerca y —en lo que nos es
posible entender— porque, movido
por su Amor, quien no necesita nada,
no quiere prescindir de nosotros»".

Actos de adoracion

Ante este misterio de fe y de amor,
caemos en adoracion; actitud
necesaria, porque solo asi
manifestamos adecuadamente que
creemos que la Eucaristia es Cristo
verdadera, real y sustancialmente
presente con su Cuerpo, su Sangre,
su Alma y su Divinidad. También
resulta precisa esta disposicion
porque soélo asi nuestro amor —
rendido y total— puede alcanzar el
nivel de respuesta adecuada al
inmenso amor de Jesus por cada uno
(cfr.Jn 13, 1; Lc 22, 15). Nuestra



adoracion a Cristo sacramentado, por
ser Dios, entrafia a la vez gesto
externo y devocion interna,
enamoramiento. No es ritualismo
convencional, sino oblacion intima
de la persona que se traduce
externamente. «En la Santa Misa
adoramos, cumpliendo
amorosamente el primer deber de la
criatura para su Creador: «adoraras
al Sefior, Dios tuyo, y a El sélo
serviras» (Dt 6, 13; Mt 4, 10). No
adoracion fria, exterior, de siervo,
sino Intima estimacion y
acatamiento, que es amor entrafiable
de hijo»™.

Los gestos de adoracion —como la
inclinacion de cabeza o de cuerpo, la
genuflexion, la postracion— quieren
siempre expresar reverencia y
afecto, sumision, anonadamiento,
deseo de union, de servicio y, desde
luego, ningun servilismo. La
verdadera adoracion no significa
alejamiento, distancia, sino



identificacion amorosa, porque «un
hijo de Dios trata al Sefior como
Padre. Su trato no es un obsequio
servil, ni una reverencia formal, de
mera cortesia, sino que esta lleno de
sinceridad y de confianza»".

iQué categoria concedia San
Josemaria a esos modales de piedad,
por pequeiios que pudieran parecer!
Esos detalles estan llenos de sentido,
revelan la finura interior de la
persona y la calidad de su fe y de su
amor. «jQué prisa tienen todos ahora
para tratar a Dios! (...). Tu no tengas
prisa. No hagas, en lugar de una
genuflexion piadosa, una contorsion
del cuerpo, que es una burla (...). Haz
la genuflexion asi, despacio, con
piedad, bien hecha. Y mientras
adoras a Jesus sacramentado, dile en
tu corazon: Adoro te devote, latens
deitas. Te adoro, mi Dios
escondido»'®.



Y mas importancia aun reconocia a
esa actitud interior de amor, que
debe empapar todas las
manifestaciones externas de la
devocion eucaristica. La adoracion a
Jesus sacramentado va de la
contemplacion de su amor por
nosotros, a la declaracion rendida del
amor de la criatura por El; pero no se
queda solo en cuestion de palabras,
que también resultan necesarias,
sino que se manifiesta sobre todo en
hechos externos e internos de
entregamiento: «que sepamos cada
uno decir al Sefor, sin ruido de
palabras, que nada podra separarnos
de El, que su disponibilidad —inerme
— de quedarse en las apariencias
itan fragiles! del pan y del vino, nos
ha convertido en esclavos
voluntarios»'’. Haciendo eco a San
Juan Damasceno, Santo Tomas de
Aquino explica que, en la verdadera
adoracion, la humillacion exterior
del cuerpo manifiesta y excita la



devocion interior del alma, el ansia
de someterse a Dios y servirle®,

No hemos de tener reparo —ial
contrario!— en repetir al Sefior que
le amamos y le adoramos, pero
hemos de avalorar esas palabras con
nuestras obras de sujecion y de
obediencia a su querer. «Dios
Nuestro Sefior necesita que le
repitais, al recibirlo cada mafana:
iSefior, creo que eres Tu, creo que
estas realmente oculto en las
especies sacramentales! jTe adoro, te
amo! Y, cuando le hagais una visita
en el oratorio, repetidselo
nuevamente: jSefior, creo que estas
realmente presente! jte adoro, te
amo! Eso es tener carifio al Sefior. Asi
le querremos mas cada dia. Luego,
continuad amandolo durante la
jornada, pensando y viviendo esta
consideracion: voy a acabar bien las
cosas por amor a Jesucristo que nos
preside desde el tabernaculo»".



[Volver al sumario]

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

Pasmarse ante el misterio de amor

Ante la entrega de Jesucristo en la
Eucaristia, cuantas veces repetia
nuestro Padre: «se quedo para ti»;
«se humillo hasta esos extremos por
amor a ti»*°. Al contemplar tanto
amor, el corazon creyente queda
como fulminado, lleno de
admiracion, y desea corresponder a
su vez dandose del todo al Sefior. «Yo
me pasmo ante este misterio de
Amor»*'. Cultivemos este
sentimiento, esta disposicion de la
inteligencia y de la voluntad, para no
acostumbrarnos y para mantener
siempre el animo sencillo del nifio
que se maravilla ante los regalos que
su padre le prepara. Expresemos



también con hondo agradecimiento:
«Gracias, Jesus, gracias por haberte
rebajado tanto, hasta saciar todas las
necesidades de nuestro pobre
corazén»*. Y, como consecuencia
l6gica, rompamos a cantar, alabando
a nuestro Padre Dios, que ha querido
alimentar a sus hijos con el Cuerpoy
la Sangre de su Hijo; perseverando
en esa alabanza porque siempre
resultara corta®,

Jesus se ha quedado en la Eucaristia
para remediar nuestra flaqueza,
nuestras dudas, nuestros miedos,
nuestras angustias; para curar
nuestra soledad, nuestras
perplejidades, nuestros desanimos;
para acompariarnos en el camino;
para sostenernos en la lucha. Sobre
todo, para ensefiarnos a amar, para
atraernos a su Amor. «Cuando
contempléis la Sagrada Hostia
expuesta en la custodia sobre el altar,
mirad qué amor, qué ternura la de
Cristo. Yo me lo explico, por el amor



que os tengo; si pudiera estar lejos
trabajando, y a la vez junto a cada
uno de vosotros, jcon qué gusto lo
haria!»

»Cristo, en cambio, jsi puede! Y El,
que nos ama con un amor
infinitamente superior al que
puedan albergar todos los corazones
de la tierra, se ha quedado para que
podamos unirnos siempre a su
Humanidad Santisima, y para
ayudarnos, para consolarnos, para
fortalecernos, para que seamos
fieles»™.

«No son mis pensamientos como
vuestros pensamientos, ni vuestros
caminos son mis caminos —oraculo
de Yahveh—. Pues cuanto superan
los cielos a la tierra, asi superan mis
caminos a los vuestros y mis
pensamientos a los vuestros» (Is 55,
8-9). La ldgica eucaristica sobrepasa
toda l6gica humana, no solo debido a
que la presencia de Cristo bajo las



especies sacramentales es un
misterio que nunca podremos
comprender plenamente con nuestra
inteligencia; sino también porque la
donacidn de Cristo en la Eucaristia
desborda completamente la
pequeriez del corazén humano, la de
todos los corazones humanos juntos.
A la capacidad de nuestra mente,
tanta generosidad le puede parecer
inexplicable, porque se halla muy
distante de los egoismos grandes o
pequerios que tantas veces nos
acechan.

«El mas grande loco que ha habido y
habré es El. ;Cabe mayor locura que
entregarse como Fl se entrega, y a
quienes se entrega?

»Porque locura hubiera sido
quedarse hecho un Nifio indefenso;
pero, entonces, aun muchos
malvados se enternecerian, sin
atreverse a maltratarle. Le parecio



poco: quiso anonadarse mas y darse
mas. Y se hizo comida, se hizo Pan.

»—iDivino Loco! ;Como te tratan los
hombres?... ;Yo mismo?»*.

Es necesario agrandar el corazén
para acercarse a Jesus sacramentado.
Ciertamente, se precisa la fe; pero se
requiere ademads, para ser alma de
Eucaristia, "saber querer”, "saber
darse a los demas", imitando —
dentro de nuestra poquedad— la
entrega de Cristo a todos y a cada
uno. Con su experiencia personal,
San Josemaria ha podido confiarnos:
«La frecuencia con que visitamos al
Sefior esta en funcion de dos
factores: fe y corazon; ver la verdad y
amarla»®.

En la "escuela” de San Josemaria

Nuestro Padre sabored con hondura,
desde muy joven, el amor de Cristo al
quedarse en este Sacramento, porque
tenia una fe muy grande —«que se



podia cortar»— y porque sabia amar:
se podia poner «como ejemplo de
hombre que sabe querer». Por eso, la
«locura de amor» del Sefior al
donarse a nosotros en este
Sacramento «le rob¢ el corazon», y
entendio el colmo de anonadamiento
y humillacion a que llego el Sefior
por carifio tierno y recio a cada uno
de nosotros. Por eso también, supo
corresponder a ese amor sin ceder a
la generalidad del anonimato: se
considero directamente interpelado
por Cristo que se ofrecia por su vida,
y por la de todos, en la Eucaristia, y
estuvo en condiciones de escribir,
refiriéndose al Santo Sacrificio:
«"Nuestra" Misa, Jesus...»”.

Emprendamos cotidianamente ese
itinerario de nuestro queridisimo
Fundador: pidamos al Sefior muchas
veces con los Apdstoles, como repetia
San Josemaria: adauge nobis fidem!;
y, por tanto, aprendamos en "la
escuela de Mariano" a darnos



constantemente a los demas,
comenzando por servir a quienes se
encuentran a nuestro alrededor, con
una atencion vibrante de amor
sacrificado. Asi sabremos también
nosotros entrar en el misterio del
Amor eucaristico y unirnos
intimamente al sacrificio de Cristo. A
la vez, el amor que alberguemos al
Sefior sacramentado nos conducira a
darnos a los otros, precisamente sin
que se note, sin hacerlo pesar: como
Fl, pasando ocultos. «Por amor y
para ensefiarnos a amar, vino Jesus a
la tierra y se quedo entre nosotros en
la Eucaristia»®.

Hemos de imitar en nuestra
conducta personal el oblatus est quia
ipse voluit (Is 53, 7, Vg) de Jesus: esa
decidida determinacion interior de
donarse y entregarse a la persona
amada, de cumplir lo que esperay
pide. Necesitamos un corazon limpio,
lleno de afectos rectos, vacio de los
desordenes que introduce el yo



desorbitado. «Las manifestaciones
externas de amor deben nacer del
corazon, y prolongarse con
testimonio de conducta cristiana (...).
Que nuestras palabras sean
verdaderas, claras, oportunas; que
sepan consolar y ayudar, que sepan,
sobre todo, llevar a otros la luz de
Dios»®.

Ser de verdad almas de Eucaristia no
se reduce a la fiel observancia de
unas ceremonias, que resultan desde
luego indispensables; se extiende a la
entrega completa del corazon y de la
vida, por amor a Quien nos consigno
y nos sigue consignando la suya con
absoluta generosidad. Aprendamos
de la Virgen la humildad y la
disponibilidad sin condiciones para
amar, acoger y servir a Jesucristo.
Meditemos frecuentemente, como
nos proponia nuestro queridisimo
Padre, que Ella «fue concebida
inmaculada para albergar en su seno
a Cristo». Y afrontemos la pregunta



con que concluia esa invitacion: «si
la accion de gracias ha de ser
proporcional a la diferencia entre
don y méritos, ¢no deberiamos
convertir todo nuestro dia en una
Eucaristia continua?»>.

[Volver al sumario]

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur

Con la luz de la fe

iQué patente se alza el fracaso de los
sentidos ante el Santisimo
Sacramento! La experiencia sensible,
camino natural para que nuestra
inteligencia conozca lo que son las
cosas, aqui no basta. Solo el oido
salva al hombre del naufragio
sensible ante la Eucaristia. Solo
oyendo la Palabra de Dios que revela
lo que la mente no percibe a través



de la sensibilidad, y acogiéndola con
la fe, se llega a saber que la sustancia
—aunque lo parezca— no es pan sino
el cuerpo de Cristo, no es vino sino la
sangre del Redentor.

También la inteligencia zozobra,
porque no alcanza ni alcanzara
jamas a comprender la posibilidad
de que permaneciendo lo sensible —
las "especies"— del pan y del vino, la
realidad sustancial constituya el
Cuerpo y la Sangre de Cristo. «Lo que
no comprendes y no ves, lo afirma
una fe viva, mas alla del orden
propio de las cosas»™.

Por esta virtud teologal se consigue,
ante el Misterio eucaristico, la
certeza que a la sola razon humana
se presenta como imposible. «Sefior,
yo creo firmemente. jGracias por
habernos concedido la fe! Creo en Tij,
en esa maravilla de amor que es tu
Presencia Real bajo las especies
eucaristicas, después de la



consagracion, en el altar y en los
Sagrarios donde estas reservado.
Creo mas que si te escuchara con mis
oidos, mas que si te viera con mis
0j0s, mas que si te tocara con mis
manos»>,

«Es toda nuestra fe la que se pone en
acto cuando creemos en Jesus, en su
presencia real bajo los accidentes del
pan y del vino»*’. Fe en el poder del
Creador; fe en Jesus, que afirma:
«Esto es mi cuerpo», y afiade: «Este
es el caliz de mi sangre»; fe en la
accion inefable del Espiritu Santo,
que intervino en la encarnacion del
Verbo en el seno de la Virgen e
interviene en la admirable
conversion eucaristica, en la
transubstanciacion.

Fe en la Iglesia, que nos enseria:
«Cristo Redentor nuestro dijo ser
verdaderamente su cuerpo lo que
ofrecia bajo la apariencia de pan (Mt
26, 26 ss; Mc 14, 22 ss; Lc 22,19 ss; 1



Cor 11, 24 ss); de ahi que la Iglesia de
Dios tuvo siempre la persuasion, y
ahora nuevamente lo declara en este
santo Concilio, que por la
consagracion del pan y del vino se
realiza la conversion de toda la
sustancia del pan en la sustancia del
cuerpo de Cristo Sefior nuestro, y de
toda la sustancia del vino en la
sustancia de su sangre. La cual
conversion, propiay
convenientemente, fue llamada
transubstanciacion por la Santa
Iglesia Catolica»™.

En continuidad con este Concilio y
con la entera Tradicion, el Magisterio
posterior ha insistido en que «toda
explicacion teoldgica que intente
buscar alguna inteligencia de este
misterio, debe mantener, para estar
de acuerdo con la fe catolica, que en
la realidad misma,
independientemente de nuestro
espiritu, el pan y el vino han dejado
de existir después de la consagracion,



de suerte que el cuerpo y la sangre
adorables de Cristo Jesus son los que
estan realmente delante de
nosotros»”.

Os aconsejo que, especialmente a lo
largo de este Afio de la Eucaristia ,
releais y meditéis algunos de los mas
importantes documentos que el
Magisterio de la Iglesia ha dedicado
al Santisimo Sacramento®. Acojamos
con agradecimiento intimo estos
venerados textos, reforzando nuestra
obcedientia fidei a 1a Palabra de Dios
que en esas ensefianzas se nos
transmite con autoridad dada por
Jesucristo®.

[Volver al sumario]

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius



Palabras de vida

Nuestra fe se funda en las palabras
mismas del Sefior, que la Iglesia ha
entendido siempre como son, es
decir, en sentido plenamente real.
Después de haber multiplicado los
panes y los peces, el Sefior declaro:
«Yo soy el pan vivo que ha bajado del
cielo. Si alguno come este pan vivira
eternamente; y el pan que Yo daré es
mi carne para la vida del mundo» (Jn
6, 51). No hablaba en términos
figurados; si hubiera sido asi, al
comprobar que muchos —incluidos
algunos discipulos— se
escandalizaban ante esos vocablos,
los habria explicado de otro modo.
Pero no lo hizo; al contrario,
reafirmo con fuerza: «El que come
mi carne y bebe mi sangre tiene vida
eterna, y Yo le resucitaré en el ultimo
dia. Porque mi carne es verdadera
comida y mi sangre es verdadera
bebida» (Jn 6, 54-55). Para que no
pensaran que iba a ofrecérseles



como alimento de forma material y
sensible, afiadid: «El Espiritu es el
que da la vida, la carne no sirve de
nada; las palabras que os he hablado
son espiritu y son vida» (Jn 6, 63).

Son palabras del Verbum spirans
amorem: palabras de amor, que
llevan al amor, porque revelan el
Amor de Dios a la humanidad, que
anuncian la Buena Nueva: «La
Trinidad se ha enamorado del
hombre»*. ;Cémo no van a
importarle nuestras cosas? {COomo no
intervendrda en nuestro favor cuando
sea necesario? «Dice Sién: "Yahveh
me ha abandonado, el Sefior me ha
olvidado". ¢ Puede una mujer olvidar
a su nifio de pecho, no compadecerse
del hijo de sus entrafias? Pues
aunque ella pudiera olvidarle, yo no
te olvidaré» (Is 49, 14-15). Este
interés, este cuidado de Dios por
cada uno de nosotros, con la
encarnacion del Verbo nos llega a
traves de su Corazon humano.



«Conmueven a Jesus el hambre y el
dolor, pero sobre todo le conmueve
la ignorancia. "Vio Jesus la
muchedumbre que le aguardaba, y
enterneciéronsele con tal vista las
entrafias, porque andaban como
ovejas sin pastor, y asi se puso a
instruirlos sobre muchas cosas" (Mc
6, 34)»>.

Una actitud de confianza

En el plano natural, es 1logico
subrayar la importancia de la
experiencia sensible, como
fundamento de la ciencia y del saber.
Pero silos ojos se quedan «pegados a
las cosas terrenas», no es dificil o
extrafo que suceda lo que describia
nuestro Padre: «Los ojos se embotan;
la razon se cree autosuficiente para
entender todo, prescindiendo de Dios
(...). La inteligencia humana se
considera el centro del universo, se
entusiasma de nuevo con el "seréis
como dioses" (Gn 3, 5) y, al llenarse



de amor por si misma, vuelve la
espalda al amor de Dios»*. En una
época que «fomenta un clima
mundial para centrar todo en el
hombre; un ambiente de
materialismo, desconocedor de la
vocacion trascendente del hombre»*,
hemos de cultivar en nosotrosy
difundir a nuestro alrededor la
actitud de apertura a los demas, de
confianza razonable en la palabra de
los otros.

Antes os sefialaba que, para
comprender el «derroche divino»*
de la Eucaristia, es preciso "saber
querer"; considerad también que es
igualmente necesario "saber oir"y
confiar, ante todo, en Dios y en su
Iglesia. La fe —sometimiento y, a la
vez, elevacion de la inteligencia— en
Jesus sacramentado nos librara de
esa espiral nefasta que aleja de Dios
y también de los demas; nos
defenderd de ese «engreimiento
general» que encubre «el peor de los



males»*’. Ese postrar la inteligencia
ante la Palabra increada, oculta en
las especies de pan, nos ayuda
también a no fiarnos sélo de nuestros
sentidos y de nuestro juicio, y a
reforzar en nosotros la autoridad de
Dios que no se equivoca ni puede
equivocarse.

En el Sagrario se esconde la
fortaleza, el refugio mas seguro
contra las dudas, contra los temores
y las inquietudes®. Este es el
Sacramento de la Nueva Alianza, de
la Alianza eterna, novedad ultima y
definitiva porque ya no cabe otra
posibilidad de darse mas. Sin Cristo,
el hombre y el mundo se quedarian a
oscuras. También la vida del
cristiano se torna mas y mas sombria
sise separa de El. Este Sacramento,
con su definitiva novedad, ahuyenta
para siempre lo viejo, la
incredulidad, el pecado. «Lo caduco,
lo dafioso y 1o que no sirve —el
desanimo, la desconfianza, la



tristeza, la cobardia— todo eso ha de
ser echado fuera. La Sagrada
Eucaristia introduce en los hijos de
Dios la novedad divina, y debemos
responder in novitate sensus (Rm 12,
2), con una renovacioén de todo
nuestro sentir y de todo nuestro
obrar. Se nos ha dado un principio
nuevo de energia, una raiz poderosa,
injertada en el Sefior»®.

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas

Con Cristo en el Calvario

La celebracion de la Eucaristia nos
situa en el Calvario, pues «en este
divino sacrificio, que en la Misa se
realiza, se contiene e incruentamente
se inmola aquel mismo Cristo que
una sola vez se ofrecié Fl mismo
cruentamente en el altar de la cruz
(Hb 9, 27) (...). Una sola y la misma es,



en efecto, la victima, y el que ahora
se ofrece por el ministerio de los
sacerdotes, es el mismo que entonces
se ofrecio a si mismo en la cruz,
siendo sdélo distinta la manera de
ofrecerse»*. «Y al Calvario tenemos
acceso «no solamente a través de un
recuerdo lleno de fe, sino también en
un contacto actual, puesto que este
sacrificio se hace presente ,
perpetuandose sacramentalmente en
cada comunidad que lo ofrece por
manos del ministro consagrado»”’.

En el Golgota, en otra cruz, cerca de
Jesus esta Dimas, el buen ladron.
Coincidimos con él en ese hallarnos
realmente ante la misma Persona, en
asistir al mismo dramatico
acontecimiento. También
coincidimos —o queremos coincidir
— en la fe profunda en esa Persona:
él creyo que Jesus traia consigo el
Reino de Dios y, arrepentido, deseaba
estar con Cristo en ese Reino.
Nosotros creemos igualmente que es



Dios, el Hijo de Dios, que se hizo
hombre para salvarnos; pero nos
distinguimos de aquel pecador
contrito en que €l veia la humanidad
de Cristo, pero no la divinidad;
nosotros, en Jesus sacramentado, no
vemos ni la divinidad ni la
humanidad.

Elladron arrepentido

A diferencia del otro malhechor,
Dimas reconocia sus culpas, aceptaba
el castigo merecido por sus ofensasy
confesaba la santidad de Jesus: «Este
ningun mal ha hecho» (Lc 23, 41).
También nosotros rogamos al Sefior
que nos acoja en su Reino. Para
recibirle mas purificados en nuestro
pecho, confesamos nuestras culpas y
le pedimos perdon; cuando sea
necesario también, como la Iglesia
nos ensefia, acudiendo antes con
dolor constructivo al sacramento de
la Reconciliacion:



«Sino es decente que nadie se
acerque a funcion alguna sagrada,
sino santamente; (...) con tanta mas
diligencia (el cristiano) debe evitar
acercarse a recibirlo sin grande
reverencia y santidad,
sefialadamente leyendo en el Apdstol
aquellas tremendas palabras: "El que
come y bebe indignamente, come y
bebe su propio juicio, al no discernir
el cuerpo del Sefior" (1 Cor 11, 29).
Por lo cual, al que quiere comulgar
hay que traerle a la memoria el
precepto suyo: "Mas pruébese a si
mismo el hombre" (1 Cor 11, 28).

»La costumbre de la Iglesia declara
ser necesaria aquella prueba por la
que nadie debe acercarse a la
Sagrada Eucaristia con conciencia de
pecado mortal, por muy contrito que
le parezca estar, sin preceder la
confesién sacramental»*.

La humildad de Cristo crucificado
movio a Dimas a no engreirse y a



aceptar con mansedumbre el
sufrimiento, rechazando la tentaciéon
de rebelarse. «Humildad de Jesus: en
Belén, en Nazaret, en el Calvario... —
Pero mas humillacion y mas
anonadamiento en la Hostia
Santisima: mas que en el establo, y
que en Nazaret y que en la Cruz»®.
Imitemos al latro pcenitens en la
disposicion humilde, con mayor
motivo, porque el ejemplo de
anonadamiento en la Eucaristia, que
contemplamos con la fe, es aun
mayor que aquél que €l vio con sus
ojos en el Calvario. Cuando el "yo" se
alce soberbio, reclamando derechos
de comodidad, sensualidad,
reconocimientos o agradecimientos,
el remedio es mirar al Crucificado, ir
al Sagrario, participar
sacramentalmente en su sacrificio. A
esa conclusion llegaba nuestro Padre,
que cerraba asi ese punto de Camino:
«Por eso, jqué obligado estoy a amar
la Misa!»>°.



Catedra de todas las virtudes

Escribe Santo Tomds de Aquino que
Cristo en la Cruz da ejemplo de toda
virtud: «Passio Christi sufficit ad
informandum totaliter vitam
nostram» °', basta volver los ojos al
Crucificado, para aprender cuanto
necesitamos en esta vida. E insiste:
«Nullum enim exemplum virtutis
abest a Cruce»*, no faltan ejemplos
de ninguna virtud, abundan
claramente para todas: fortaleza,
paciencia, humildad,
desprendimiento, caridad,
obediencia, desprecio de los honores,
pobreza, abandono...

De la Eucaristia podemos afirmar
otro tanto: es catedra excelsa de
amor y de humildad; en este divino
Don, podemos fortalecernos también
en las demas virtudes cristianas. «<En
la Sagrada Eucaristia y en la oracion
esta la catedra en la que aprendemos
a vivir, sirviendo con servicio alegre



a todas las almas: a gobernar,
también sirviendo; a obedecer en
libertad, queriendo obedecer; a
buscar la unidad en el respeto de la
variedad, de la diversidad, en la
identificacion mas intima»*°.

Se demuestra especialmente como
catedra para las virtudes que deben
cultivarse a diario en el trabajo y en
la familia, en las situaciones
comunes de las personas corrientes:
saber esperar, saber acoger a todos,
estar disponible siempre... El silencio
de Jesus sacramentado resulta sobre
todo elocuente para quienes, como
nosotros, hemos de santificarnos nel
bel mezzo della strada, atareados en
mil ocupaciones en apariencia de
escasa importancia. Desde el silencio
de esa sede, El nos puntualiza que la
vida ordinaria nos ofrece —con la
humildad en que transcurre— una
posibilidad constante de
santificacion y de apostolado; que
encierra todo el tesoro y la fuerza de



Dios, que interviene y dialoga en
cada instante con nosotros, y se
interesa hasta de la caida de un
cabello de la criatura (cfr. Mt 10, 29).

Contemplando a Jesus sacramentado,
nos adentramos en la necesidad de
movernos con rectitud de intencién,
con no tener otra voluntad que la de
cumplir el querer divino: servir a las
almas para que lleguen al Cielo. Se
descubre la trascendencia de darnos
a los demas, gastando la propia
existencia en acompafar a nuestros
hermanos los hombres, sin ruido,
con paciencia, discretamente; con la
amistad y el afecto manifestados en
obras quiza pequerias pero concretas
y utiles; con la disponibilidad de
tiempo y con la amplitud de corazon
que sabe pronunciar para todos, para
cada uno, la oportuna palabra, el
consejo y el consuelo necesarios, el
comentario doctrinal y la correccion
fraterna.



«Fl se abaja a todo, admite todo, se
expone a todo —a sacrilegios, a
blasfemias, a la frialdad de la
indiferencia de tantos—, con tal de
ofrecer, aunque sea a un hombre
solo, la posibilidad de descubrir los
latidos de un Corazén que salta en su
pecho llagado»™.

Entregarse al servicio de los
demas

Ante la presencia real de Jesus en el
Sagrario, se comprende la eficacia
inefable de «ocultarse y
desaparecer», que no entrafia caer
en el dolce far niente, aislarse de los
demas, dejar de influir en el
ambiente y en el desarrollo de los
acontecimientos en el propio dmbito
familiar, profesional o social. Se
traduce, por el contrario, en dar toda
la gloria a Dios y respetar la libertad
de los demas; y también en
empujarles hacia el Sefior no con
ruido humano, sino con la "coaccion"



de la propia entrega y de la virtud
alegre y generosa.

Mirando al Sefior sacramentado, nos
persuadimos de la conveniencia de
"hacernos pan"; de que los demas
puedan alimentarse de lo nuestro —
de nuestra oracion, de nuestro
servicio, de nuestra alegria— para ir
adelante en el camino de la santidad.
Nos convencemos de la necesidad del
«sacrificio escondido y silencioso»®,
sin espectaculo ni gestos
grandilocuentes. «Jesus se quedo en
la Eucaristia por amor..., por ti.

»—Se quedo, sabiendo como le
recibirian los hombres..., y como lo
recibes tu.»

»—Se quedo, para que le comas, para
que le visites y le cuentes tus cosas y,
tratandolo en la oracidn junto al
Sagrario y en la recepcion del
Sacramento, te enamores mas cada
dia, y hagas que otras almas —
imuchas!— sigan igual camino»®.



En la Eucaristia, Jesds muestra con
elocuencia divina que, para ser como
Fl, hay que entregarse
completamente y sin regateos a los
demas, hasta hacer de nuestro
caminar un servicio constante.
«Llegaras a ser santo si tienes
caridad, si sabes hacer las cosas que
agraden a los demads y que no sean
ofensa a Dios, aunque a ti te
cuesten»”’.

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pcenitens

Al ritmo de la contricion

Volvamos a la escena del Calvario,
para escuchar la peticion del buen
ladron, que tanto removia a San
Josemaria cuando meditaba el Adoro
te devote. «He repetido muchas veces
aquel verso del himno eucaristico:



"Peto quod petivit latro pcenitens”, y
siempre me conmuevo: jpedir como
el ladron arrepentido!

»Reconoci6 que €l si merecia aquel
castigo atroz... Y con una palabra
robo el corazon a Cristo y se "abrio”
las puertas del Cielo»®.

Especialmente en los ultimos afos,
ante las dificultades de la Iglesia,
nuestro Padre se acogia con toda su
alma a la misericordia divina,
pidiendo esta comprension, este
amor de Dios para si y para todos. No
exhibia méritos, que pensaba no
tener; «todo lo ha hecho el Sefior»,
aseguraba convencido. No se apelaba
a motivos de justicia para conseguir
del Sefior la ayuda en la tribulacion y
en la prueba; buscaba el refugio de
su compasion. Asi, de la fe en Cristo
pasaba a la contricion: a la
conversion constante y alegre. Con
esta ldgica actuaba nuestro Padre,
bien seguro de que cor contritum et



humiliatum, Deus, non despicies (Sal
50 [51], 19), no desprecia Dios un
corazon contrito y humillado.

Ahora, con su intercesion en el Cielo,
hemos de asimilar ese ritmo de fe y
dolor que constituye la sefial
inequivoca de auténtica vida
interior. El trato eucaristico
reforzara nuestra esperanza, nuestra
confianza en la misericordia del
Sefior, de muchos modos; entre otros,
ayudandonos a descubrir nuestras
miserias para que las llevemos al pie
de la Cruz y asi, con la lucha contra
los defectos, alcemos victoriosa la
Cruz del Senior sobre nuestras vidas,
sobre nuestras debilidades.

Fiarse de la misericordia divina

Dimas encontro la misericordia y la
gracia divinas transformando
aquella actividad que antes era su
"profesion": asaltar y robar a otros.
En la cruz, por la fe y un dolor
sincero, "asaltd" a Cristo, le "robd" el



corazén y entré con El en la gloria.
Nuestro Padre nos ha transmitido la
«amorosa costumbre de "asaltar"
Sagrarios»”; nos ha ensenado, sobre
todo, a unir nuestro trabajo
santificado a la ofrenda que Jesus
hace de Si mismo en la Misay a
trabajar asi con la fuerza que dimana
de su sacrificio.

La experiencia del latro pcenitens es
también la nuestra: de la
misericordia del Sefior esperamos
nuestra santificacion. Al recibir su
perdon y su gracia, reflejamos estos
dones en la fraternidad con que
tratamos a todos, pues la santidad, la
perfeccion, esta directamente
relacionada con la misericordia. Lo
expresa claramente el mismo Sefior:
«Sed perfectos como vuestro Padre
celestial es perfecto» (Mt 5, 48); y
«sed misericordiosos como vuestro
Padre es misericordioso» (Lc 6, 36).



Pero hemos de tener siempre
presente que «la misericordia no se
queda en una escueta actitud de
compasion: la misericordia se
identifica con la superabundancia de
la caridad que, al mismo tiempo, trae
consigo la superabundancia de la
justicia»®. Se traduce sencillamente
en darse y dedicarse a los demas,
como el buen samaritano: sin
descuidar los propios deberes vy, al
mismo tiempo, decidirse a sacrificar
la comodidad y a prescindir de
pequernios —o no tan pequenos—
planes e intereses personales.
«Misericordia significa mantener el
corazon en carne viva, humana y
divinamente transido por un amor
recio, sacrificado, generoso»®".

Entendida de ese modo, esta
disposicion activa del animo cabe
aplicarla analdgicamente a Cristo,
Dios y Hombre. Esto resultaria
absurdo si refiriéramos nuestra
misericordia a Dios en si mismo,



pero no lo es en relacion a la
Humanidad de Jesus, pues el mismo
Sefior nos ha dicho que considera
dirigida a El la misericordia usada
con sus hermanos los hombres, aun
los mas pequenos (cfr. Mt 25, 40).
Ademas, podemos vivir la
misericordia de algin modo —como
desagravio— con la Humanidad del
Sefior oculta en el Sagrario, donde se
nos presenta como «el Gran
Solitario»: es un profundo acto de
amor y de piedad ir a visitarle a la
«carcel de amor», donde se ha
quedado «voluntariamente
encerrado»® porque ha querido estar
siempre con nosotros, hasta el final.

iCuantas posibilidades se nos abren
para "tratarle bien", para
acompafarle, para manifestarle
carifo! A tal conducta nos alentaba
San Josemaria: «Jesus Sacramentado,
que nos esperas amorosamente en
tantos Sagrarios abandonados, yo
pido que en los de nuestros Centros



te tratemos siempre "bien", rodeado
del carifio nuestro, de nuestra
adoracion, de nuestro desagravio, del
incienso de las pequenas victorias,
del dolor de nuestras derrotas»®.

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

La actitud inicial de Tomas

Ocho dias después de la Resurreccion
de Jesus, en el Cenaculo, Tomas mira
al Sefior, que le muestra sus llagas y
le dice: «Trae aqui tu dedo y mira mis
manos, y trae tu mano y métela en
mi costado, y no seas incrédulo sino
fiel» (Jn 20, 27). Nosotros, en la
Eucaristia, nos encontramos también
realmente ante su cuerpo glorioso,
aunque a la vez en estado de victima
—Christus passus— por la separacion
sacramental del cuerpo y de la
sangre. «El sacrificio eucaristico no



solo hace presente el misterio de la
pasion y muerte del Salvador, sino
también el misterio de la
resurreccion, que corona su
sacrificio. En cuanto viviente y
resucitado, Cristo se hace en la
Eucaristia "pan de vida" (Jn 6,35y
48), "pan vivo" (Jn 6, 51)»*.

Podemos pensar que el Apostol
Tomads, cuando prendieron a Jesus en
Getsemani y después —ante el
"fracaso humano" de Cristo—, se
sentiria desconcertado, defraudado,
desesperanzado. Quiza su
hundimiento interior fuese
especialmente emotivo y por esto le
costase, mas que a los otros diez,
aceptar la realidad de la
Resurreccion del Sefior. Se le hizo
particularmente dificil volver a creer
en Jesus, esperar de nuevo en El,
llenarse otra vez de solida ilusion; en
pocas palabras: amarle y sentirse
amado por El. Y puso condiciones.



Dios se ha revelado progresivamente,
y el curso histdrico de la Revelacion
de alguna manera se traduce a nivel
personal en el itinerario de fe de
cada uno. Cualquier nuevo paso en
ese camino significa un abandono
interior también "nuevo", que resulta
mas costoso, que obliga a una mayor
identificacion con Cristo, muriendo
mas y mas al propio yo. Y nos
conviene estar prevenidos, porque la
reaccion de Santo Tomas puede
también asomarse a nuestra alma:
una actitud de incredulidad, de
resistencia a creer sin vacilacion, a
creer mas: no nos extrafiemos ni nos
asustemos. Para salvar este
inconveniente, repitamos con mas fe
ante el Sagrario y en otras ocasiones:
Dominus meus et Deus meus! (Jn 20,
28).

Los Apostoles creian en Jesus como
profeta y enviado de Dios; como
Mesias y Salvador de Israel; como
Hijo de Dios. Pero se habian formado



una idea inexacta de como se
actuaria esa salvacion y qué formas
asumiria el Reino de su Maestro. Los
anuncios que Cristo puntualizo sobre
su pasion y muerte, al menos tres
veces, no los entendieron del todo.
Luego, en parte por su indolencia y
en parte por toda la tragedia de la
pasion, los acontecimientos les
pusieron violentamente ante el plan
de Dios, y todos naufragaron excepto
San Juan. Y les costo, de modo
particular a Santo Tomas, aceptar la
realidad gloriosa de Cristo
resucitado. Pero las diversas
apariciones del Sefior resolvieron sus
reservas, y el mismo Tomas superd
su flojedad espiritual, como acabo de
mencionar, con un maravilloso acto
de fe y de amor: Dominus meus et
Deus meus! A la hora de las pruebas

No excluyamos en nosotros mismos,
por diversos motivos, una inicial
resistencia a creer, por la
acumulacion de experiencias



negativas; por la adversidad de un
ambiente anticristiano; o por «un
encuentro inopinado con la Cruz»®,
que se nos muestra mas concreta y
cruda: «Porque Dios nos pide a todos
una abnegacion plena, y a veces el
pobre hombre de barro —de que
estamos hechos— se rebela; sobre
todo, si hemos dejado que nuestro yo
se interponga en el trabajo, que ha de
ser para Dios»*.

Ese tipo de situaciones las superamos
siempre, con la gracia divina, si las
afrontamos por lo que son:
invitaciones a acercarnos mas a Dios,
a conocerle mejor y amarle mas, a
servirle con mas eficacia. Y el medio
mas seguro para superarlas nos
viene facilitado por el encuentro con
Cristo crucificado y glorioso; con
Jesus sacramentado. De modo muy
especial, entonces, ha llegado el
momento de ir al Sagrario a hablar
con el Sefior, que nos muestra sus
llagas como credenciales de su amor;



y, con fe en esas llagas que
fisicamente no contemplamos,
descubriremos con los apostoles la
necesidad del Misterio de que «Cristo
padeciera y asi entrara en su
gloria» (Lc 24, 26); acogeremos mas
claramente la Cruz como un don
divino, entendiendo asi aquella
exhortacidon de nuestro Padre:
«empefiémonos en ver la gloria y la
dicha ocultas en el dolor»®.

A las llagas de Cristo

Insisto, hijas e hijos mios, no
debemos sorprendernos ni
asustarnos si nos topamos con
situaciones especialmente duras, en
las que el "claroscuro” de la fe nos
presenta mas explicitamente su
dimension de oscuridad; ocasiones
en que quiza resulte mas dificil
reconocer a Cristo, ni tan siquiera
otear por donde pasa el camino
querido por Dios. Este tipo de
pruebas interiores puede deberse, a


https://opusdei.org/adorotedevote16

veces, a la miseria humana, a la falta
de correspondencia; pero con
frecuencia no es asi, sino que forma
parte del plan querido por Dios para
identificarnos con Jesucristo, para
santificarnos.

Ha llegado el momento de "ir", como
hizo el Apdstol Tomas, a las llagas de
Cristo. Asi nos lo explica San
Josemaria: «No olvidéis que estar con
Jesus es, seguramente, toparse con su
Cruz. Cuando nos abandonamos en
las manos de Dios, es frecuente que
Fl permita que saboreemos el dolor,
la soledad, las contradicciones, las
calumnias, las difamaciones, las
burlas, por dentro y por fuera:
porque quiere conformarnos a su
imagen y semejanza, y tolera
también que nos llamen locos y que
nos tomen por necios.

»Es la hora de amar la mortificacién
pasiva, que viene —oculta o



descarada e insolente— cuando no la
esperamos (...).

»Al admirar y al amar de veras la
Humanidad Santisima de Jesus,
descubriremos una a una sus Llagas.
Y en esos tiempos de purgacion
pasiva, penosos, fuertes, de lagrimas
dulces y amargas que procuramos
esconder, necesitaremos meternos
dentro de cada una de aquellas
Santisimas Heridas: para
purificarnos, para gozarnos con esa
Sangre redentora, para fortalecernos

(...).

»Id como mas os conmueva:
descargad en las Llagas del Sefior
todo ese amor humano... y ese amor
divino. Que esto es apetecer la unidn,
sentirse hermano de Cristo,
consanguineo suyo, hijo de la misma
Madre, porque es Ella la que nos ha
llevado hasta Jesus»®.

No so6lo en momentos de prueba, sino
siempre, busquemos mas



perseverantemente el encuentro con
Cristo resucitado, que nos espera en
el Altar y en el Sagrario. iCon cuanta
confianza y seguridad hemos de
acudir a la oracion ante Jesus
sacramentado, para pedir, con la
audacia de los nifios, por tantas
necesidades e intenciones! Tomas
apostol puso ese encuentro como
condicion para creer; nosotros,
ahora, por la gracia de Dios,
abrigamos la certeza de que en ese
situarnos ante Jesus se resuelven
todas nuestras dificultades
espirituales. No contemplamos ni la
humanidad ni la divinidad del Sefor,
pero creemos firmemente, y vamos a
Fl, que «nos ve, nos oye, nos espera y
nos preside desde el Tabernaculo,
donde esta realmente presente
escondido en las especies
sacramentales (...), que pregunta:
iqué te pasa? Me pasa... y enseguida,
luz o, al menos, aceptacion y paz» .
Asi seremos fieles y sentiremos el
impulso y la fuerza para decir a todo



el mundo, sin respetos humanos, con
naturalidad y con urgencia, que
hemos encontrado a Cristo, que le
hemos tocado, jque vive!
Saborearemos, como San Josemaria,
la verdad y el gozo de que Iesus
Christus heri et hodie idem, et in
scecula! (Hb 13, 8).

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

Almas de eucaristia: fe, amor,
esperanza

El crecimiento de la vida espiritual
esta directamente relacionado con el
crecimiento de la devocion
eucaristica. jCon qué fuerza lo
predico nuestro Padre! Como fruto
de su propia experiencia espiritual,
nos empuja a cada una, a cada uno:
«jSé alma de Eucaristia! —Si el
centro de tus pensamientos y



esperanzas esta en el Sagrario, hijo,
iqué abundantes los frutos de
santidad y de apostolado!»”.

El deseo de santidad y el celo
apostolico encuentran en la
contemplacion eucaristica su cauce y
su fundamento mas solido. «No
comprendo como se puede vivir
cristianamente sin sentir la
necesidad de una amistad constante
con Jesus en la Palabra y en el Pan,
en la oracion y en la Eucaristia. Y
entiendo muy bien que, a lo largo de
los siglos, las sucesivas generaciones
de fieles hayan ido concretando esa
piedad eucaristica»’".

Cuando Dios se acerca al alma para
atraerla a Si, la criatura debe
disponerse con mas actos de fe, de
esperanza y de amor; debe
intensificar su vida teologal,
traduciéndola en mas oracion, mas
penitencia, mayor frecuencia de
sacramentos, mas intenso trato



eucaristico. Asi se comporto siempre
nuestro Padre, sobre todo desde que
el Sefior empezo a manifestarse a su
alma, con aquellos barruntos de
amor. Ya en el Seminario de San
Carlos pasd noches enteras en
oracion, acompafnando al Sefior en el
Sagrario; a medida que transcurrian
las jornadas, percibia hondamente la
urgencia de estar mas con EL

El camino cristiano es senda
esencialmente teologal: fruto del
conocimiento sobrenatural, de la
tension al Bien infinito que es la
Trinidad, de la comunion en la
caridad. Y la adoracion eucaristica
contiene su expresion mas sublime,
porque se dirige a Dios tal como El ha
decidido quedarse mas a nuestro
alcance. A la vez, y por 1o mismo, se
nos muestra como el medio mejor
para crecer en esas tres virtudes.
Nuestro Padre las pedia todos los
dias, precisamente en la Santa Misa,
mientras alzaba a Jesus



sacramentado en la Hostia
consagrada y en el caliz con su
Sangre: adauge nobis fidem, spem,
caritatem!

La fe, la esperanza y la caridad:
virtudes sobrenaturales, que sélo
Dios puede infundir en las almas y
solo El puede intensificar. Pero eso
no significa que la recepcion de estos
dones divinos exima de la
colaboracion personal, porque en
todos sus planes jamas el
Omnipotente impone su amor: «No
quiere esclavos, sino hijos, y respeta
nuestra libertad»’*. Por esto, de
ordinario, dispone que su accion
inefable esté acogida y acompafiada
por el esfuerzo de la criatura:
admirémonos ante la categoria que
nos atribuye.

Delicadezas del Sernior

Cabe descubrir que el ocultamiento
de Jesucristo en las especies
eucaristicas, que responde a las



exigencias de la economia
sacramental, también responde
precisamente al deseo divino de no
forzar la libertad humana.
Ocultandose, el Sefior nos invita a
buscarle, mientras Fl sale a nuestro
encuentro, «se hace el
encontradizo»”. jCuadntas veces
sucedio asi con San Josemaria, que,
sin darse cuenta, sin proponérselo
expresamente, se encontraba
"rumiando” palabras de la Escritura
que iluminaban aspectos de su labor,
que le manifestaban la voluntad de
Dios, que contestaban a problemasy
dudas que habia expuesto a su
Sefior! «Cuenta el Evangelista que
Jesus, después de haber obrado el
milagro, cuando quieren coronarle
rey, se esconde.

»—Sefor, que nos haces participar
del milagro de la Eucaristia: te
pedimos que no te escondas, que
vivas con nosotros, que te veamos,
que te toquemos, que te sintamos,



que queramos estar siempre junto a
Ti, que seas el Rey de nuestras vidas
y de nuestros trabajos»’".

La vida teologal, de fe, esperanzay
caridad, por su misma naturaleza
tiende siempre a mas, a un
crecimiento de la correspondencia:
no se conforma con lo que ya hace.
Sefial de amar de verdad a Dios, por
tanto, es juzgar que se le ama poco,
que se ha de aumentar el trato
diario. S6lo quien alberga un amor
escaso, piensa que ya ama mucho.
Nuestro Padre nos interpela con
fuerza: «;Que... ino puedes hacer
mas!? —;No sera que... no puedes
hacer menos?»”. Respondamos,
acudiendo una vez mas a Cristo,
Sefior nuestro, oculto en el Sagrario:
«Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere!».

Esta tension a "mas" —como toda la
vida cristiana— encuentra en la
Eucaristia su raiz y su centro. Porque



Jesus eucaristico es la cumbre del
"crescendo” de donacion de Dios a la
humanidad, y —al identificarnos con
El— nos comunica esa misma
tendencia al "crescendo” en entrega
personal, "suaviter et fortiter", como
llevandonos de la mano. Asi lo
expresaba San Josemaria:
«Comenzaste con tu visita diaria... —
No me extrafia que me digas:
empiezo a querer con locura la luz
del Sagrario»’®. Y, ante el
Taberndaculo, supliquemos con
fervorosa piedad a Jesus que nos
conceda a todos, mas y mas, una «fe
operativa», una «caridad esforzada»,
una «esperanza constante» (1 Ts 1, 3).

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam prastans homini

Memorial del Sacrificio de la Cruz



La Eucaristia es memorial de la
muerte del Sefior y banquete donde
Cristo nos da como alimento su
cuerpo y su sangre. «La divina
sabiduria —ensefa Pio XII— ha
hallado un modo admirable para
hacer manifiesto el sacrificio de
nuestro Redentor con sefiales
exteriores, que son simbolos de
muerte. En efecto, gracias a la
transubstanciacion del pan en el
cuerpo y del vino en la sangre de
Cristo, asi como esta realmente
presente su cuerpo, también lo esta
su sangre; y de esa manera las
especies eucaristicas, bajo las cuales
se halla presente, simbolizan la
cruenta separacion del cuerpo y de la
sangre. De este modo, la
conmemoracion de su muerte,
realmente sucedida en el Calvario, se
repite en cada uno de los sacrificios
del altar; ya que por medio de
sefiales diversas se significa y se
muestra a Jesucristo en estado de
victima»”’.



Juan Pablo II, al exponer esta
doctrina, escribe: «La Misa hace
presente el sacrificio de la Cruz, no se
le afiade y no lo multiplica. Lo que se
repite es su celebracion memorial, la
"manifestacion

memorial" (memorialis
demonstratio), por la cual el unico y
definitivo sacrificio redentor de
Cristo se actualiza siempre en el
tiempo. La naturaleza sacrificial del
Misterio eucaristico no puede ser
entendida, por tanto, como algo
aparte, independiente de la Cruz o
con una referencia solamente
indirecta al sacrificio del Calvario»”.

La Santa Misa jamas se queda, por
tanto, en un simple recuerdo del
acontecimiento salvador del Golgota,
sino que lo actualiza
sacramentalmente. Todo sacramento
realiza lo que significa; asi, la Misa
significa y hace presente el mismo
sacrificio de Jesus en el Calvario. Nos
trae el memorial vivo de la Pasion y



Muerte de Nuestro Sefior. «Cuando la
Iglesia celebra la Eucaristia, hace
memoria de la Pascua de Cristoy
ésta se hace presente: el sacrificio
que Cristo ofrecio de una vez para
siempre en la Cruz, permanece
siempre actual»”. En el Sacrificio de
la Misa, unimos todo lo nuestro al
ofrecimiento con que Jesucristo,
Cabeza de la Iglesia, se entregd a Dios
Padre, en adoracion, accion de
gracias, satisfaccion por los pecados
de la humanidad y peticion por todas
las necesidades del mundo.

Centroy raiz de la vida espiritual

Nuestro Fundador, en sus catequesis,
se esforzaba en explicar la intima
relacion existente entre la Ultima
Cena, la Cruz y la Misa. En momentos
en los que, en no pocos ambientes, se
oscurecia la esencia sacrificial de la
Eucaristia, puso especial hincapié en
el infinito valor del Santo Sacrificio.
Con palabras asequibles a todos,



comentaba en una ocasion: «Distingo
perfectamente la institucion de la
Sagrada Eucaristia, que es un
momento de manifestacion de amor
divino y humano, y el Sacrificio en el
madero de la Cruz. En la Cena, Jesus
estaba pasible, no habia padecido
aun; en el Calvario esta paciente,
sufriendo con gesto de Sacerdote
Eterno. Jesus esta alli clavado con
hierros, después de haber santificado
el mundo con sus pisadas, y muere
por amor de cada uno de nosotros:
toda su sangre es el precio de nuestra
alma, de cada alma»®’.

Con esa inmolacion, el Sefior nos ha
obtenido una redencion eterna (cfr.
Hb 9, 12). Este sacrificio «es tan
decisivo para la salvacion del género
humano, que Jesucristo lo ha
realizado y ha vuelto al Padre sdlo
después de habernos dejado el medio
para participar de él , como si
hubiéramos estado presentes. Asi
pues, todo fiel puede tomar parte en



él, obteniendo frutos
inagotablemente. Esta es la fe, de la
que han vivido a lo largo de los siglos
las generaciones cristianas»®'.

San Josemaria supo acoger este
legado de fe y vivirlo a fondo en
todas sus implicaciones. Siguiendo el
consejo y el ejemplo de los Santos
Padres, buscoé siempre imitar —a lo
largo de cada dia— lo que se realiza
en la Misa, y esto mismo aconsejaba
a los demas: «jQue te identifiques
con ese Jesus Hostia que se ofrece en
el altar!»*. Siempre se ejercité en lo
que ensefiaba: la Santa Misa, como
centroy raiz de la vida espiritual del
cristiano, constituyo el fundamento
de cada una de sus jornadas. Y lo
supo meditar y transmitir a la luz de
su contemplacion profunda del
Misterio eucaristico.

La Misa «es accion divina, trinitaria,
no humana. El sacerdote que celebra
sirve al designio del Sefior, prestando



Su Ccuerpo y su voz; pero no obra en
nombre propio, sino in persona et in
nomine Christi, en la Persona de
Cristo, y en nombre de Cristo.

»El amor de la Trinidad a los
hombres hace que, de la presencia de
Cristo en la Eucaristia, nazcan para
la Iglesia y para la humanidad todas
las gracias. Este es el sacrificio que
profetizé6 Malaquias (...). Es el
Sacrificio de Cristo, ofrecido al Padre
con la cooperacion del Espiritu
Santo: oblacion de valor infinito, que
eterniza en nosotros la Redencion,
que no podian alcanzar los
sacrificios de la Antigua Ley.

»La Santa Misa nos situa de ese modo
ante los misterios primordiales de la
fe, porque es la donacion misma de
la Trinidad a la Iglesia. Asi se
entiende que la Misa sea el centroy
la raiz de la vida espiritual del
cristiano. Es el fin de todos los
sacramentos. En la Misa se encamina



hacia su plenitud la vida de la gracia,
que fue depositada en nosotros por el
Bautismo, y que crece, fortalecida
por la Confirmacion»®*,

Una correspondencia esforzada

La celebracion de la Eucaristia debe
convertirse, insisto, en el centro y
raiz de la vida espiritual de un hijo
de Dios, porque en este sacramento
culmina el sacrificio de la vida del
Hijo de Dios: no sdlo lo pone ante
nuestros 0jos y nos concede imitarlo
en nuestra respuesta cotidiana, sino
que ademads nos otorga la gracia de la
Redencion y la posibilidad de
entregarnos como El para la gloria de
Dios y la salvacion de las almas.

Recibir tan inefable don requiere
nuestra esforzada correspondencia, y
que nos afanemos seriamente en
unirnos —en unir todo lo nuestro— a
la oblacion de Jesus a Dios Padre. «En
el Santo Sacrificio del altar, el
sacerdote toma el Cuerpo de nuestro



Dios y el Caliz con su Sangre, y los
levanta sobre todas las cosas de la
tierra, diciendo: "Per Ipsum, et cum
Ipso, et in Ipso"” —jpor mi Amor!,
jcon mi Amor!, jen mi Amor!

»Unete a ese gesto. Mds: incorpora
esa realidad a tu vida»®*.

Deseo insistir en que nuestro Padre
no se limito a ensefiar que la Santa
Misa es centro y raiz de la vida
interior, sino que también mostro
como corresponder personalmente a
la donacion de la Trinidad en el
Santo Sacrificio, de modo que la
pelea espiritual de cada uno girara
verdaderamente en torno a la Misa,
de este Sacrificio se nutriera y en este
Holocausto se enraizara.

Entre otros consejos, comentaba que
le resultaba muy provechoso dividir
la jornada en dos mitades: una para
preparar la Misa y otra para
agradecerla; aprovechaba el tiempo
del reposo nocturno para intensificar



el dialogo contemplativo, subrayando
su dimension eucaristica; y, muy
especialmente, procuraba saboreary
sacar contenido a cada gesto y a cada
palabra de los diversos momentos
que componen la celebracion
eucaristica. Unia toda esa
ejercitacion —siempre con nuevos
matices— a expresiones de fe,
esperanza y caridad, a situaciones e
intenciones concretas. jCuanto nos
ayuda su homilia "La Eucaristia,
misterio de fe y de amor"!®.

Todo cuanto, con la gracia de Cristo
—savia divina— nos llega de la raiz
eucaristica, exige —ya os lo he dicho
— también esfuerzo de nuestra
parte. San Josemaria nos exhorta a
este estupendo combate diario:
«Lucha para conseguir que el Santo
Sacrificio del Altar sea el centro y la
raiz de tu vida interior, de modo que
toda la jornada se convierta en un
acto de culto —prolongacion de la
Misa que has oido y preparacion



para la siguiente—, que se va
desbordando en jaculatorias, en
visitas al Santisimo, en ofrecimiento
de tu trabajo profesional y de tu vida
familiar...»®.

Comunion con Cristo y unidad de
la Iglesia

En el Sacrificio del Altar se unen el
aspecto convivial y el sacrificial:
Cristo, a través del sacerdote, se
ofrece como Victima a Dios Padre, y
el mismo Padre nos lo entrega a
nosotros como alimento. Cristo
sacramentado es el «Pan de los
hijos»*”. La comunion del cuerpo y
sangre del Sefior nos llena de una
gracia especifica, que produce en el
alma efectos analogos a los que el
alimento causa en el cuerpo, «como
son el sustentar, el crecer, el reparar
y deleitar»®. Pero a diferencia del
alimento corporal, donde el cuerpo
asimila a si lo que come, aqui sucede
al revés: somos nosotros los



asimilados por Cristo a su Cuerpo,
nos transformamos en El. «Nuestra
participacion en el cuerpo y en la
sangre de Cristo, no tiende a otra
cosa que a transformarnos en
aquello que recibimos»®.

La Eucaristia se alza en la Iglesia
como el sacramento de la unidad,
porque al comer todos un mismo
Pan, nos hacemos un solo Cuerpo. La
Santa Misa y la Comuniodn edifican la
Iglesia, construyen su unidad y su
firmeza, le dan cohesion. «Los que
reciben la Eucaristia se unen mas
estrechamente a Cristo. Por eso
mismo, Cristo une a todos los fieles
en un solo cuerpo: la Iglesia. La
comunion renueva, fortifica,
profundiza esta incorporacion a la
Iglesia realizada ya por el Bautismo.
En el Bautismo fuimos llamados a
formar un solo cuerpo (cfr. 1 Cor 12,
13); la Eucaristia realiza esta
llamada»®.



Hijas e hijos mios, jqué importante es
que nos unamos a la Cabeza visible,
al celebrar o al participar en este
Santo Sacrificio! Todos bien pegados
a la Cabeza de la Iglesia universal, al
Papa; vosotros a quien hace Cabeza
en cada Iglesia particular, a los
Obispos, y muy especialmente a este
Padre vuestro que el Sefior ha
querido poner como Cabeza visible y
principio de unidad en esta
«partecica de la Iglesia» que es la
Obra.

Praesta mea menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere

Vivir de Cristo

«La carne de Cristo, en virtud de su
union con el Verbo, es vivificante»™.
San Lucas escribe: «Toda la multitud
intentaba tocarle, porque salia de El
una fuerza que sanaba a todos» (Lc 6,



19). También el Pan eucaristico es no
solo pan vivo, sino vivificante, que da
la vida divina en Cristo. Al recibirlo,
cada uno puede decir con San Pablo:
«Ya no vivo yo, sino que Cristo vive
en mi» (Gal 2, 20).

Preesta mece menti de te vivere... Esta
estrofa nos invita a que todo en
nosotros se alimente de vivir siempre
de Cristo, a asumir una conducta
completamente fiel a su amor, a
gustar perseverantemente de sus
dulzuras: que nuestro gozo y nuestro
"gusto” estén en Cristo, que vayamos
a El «como el hierro atraido por la
fuerza del iman»**.

Este deseo sincero, esta peticion,
ayuda poderosamente a anhelary a
cuidar la unidad de vida; con otras
palabras: no tener mas que un Sefior
en el alma (cfr. Mt 6, 24); no buscar
mas que una cosa (cfr. Lc 10, 42), y
someterse totalmente a un solo
Amor, que es El; no querer sino lo



que quiere Dios, y acoger lo demas
porque Dios lo quiere y en el modo y
medida que El lo dispone; estar tan
identificado con Cristo, que el
cumplimiento de su Voluntad se
revele en la criatura como
caracteristica esencial de la propia
personalidad. Significa poseer «los
mismos sentimientos de Cristo
Jesus» (Flp 2, 5); y, para lograrlo,
pidamoselo a El, como San
Josemaria: «Que yo vea con tus 0jos,
Cristo mio, Jesus de mi alma»*.

Los cristianos no hemos de olvidar
que, con el Sefior, omnia sancta, todo
es santo; sin El, mundana omnia, todo
es mundano. No nos dejemos
engafiar por la falta de amor, que se
oculta tras una apariencia de
naturalidad, para no arrostrar con
decision —por amor— las
consecuencias de la fidelidad a
Cristo. Nuestra relacion con Dios sélo
puede construirse sobre el unico
modelo que es Cristo; y debemos ver



con claridad que la relacion de Jesus
con su Padre brilla por su total
unidad: «Yo y el Padre somos

uno» (Jn 10, 30).

Unidad de vida

La Santa Misa, por si misma y mas
aun cuando se lucha para que sea el
centro de la propia vida interior,
posee un poder verdaderamente
unificante de la existencia humana.
Jesus sacramentado, en la
renovacion incruenta de su sacrificio
en el Calvario, toma por completo los
trabajos y las intenciones de la
persona que se une a su oblacion; y
los recapitula en la adoracion que Fl
rinde al Padre, en el agradecimiento
que le manifiesta, en la expiacion
que le ofrece, y en la peticion que le
dirige.

Asi como Cristo, en su caminar
terreno, recapituld la historia
humana desde Adan;y, en su
sacrificio, recapituld su propia vida;



asi también en el Sacrificio de la
Misa se unifica todo lo que Dios
otorga a la humanidad y se sintetiza
cuanto la humanidad puede elevar al
Padre en Cristo, bajo el impulso del
Paraclito. En una palabra, «la
Sagrada Eucaristia (...) resume y
realiza las misericordias de Dios con
los hombres»™.

El Santo Sacrificio compendia lo que
ha de ser nuestra conducta:
adoracion amorosa, accion de
gracias, expiacion, peticion; es decir,
dedicacion a Dios y, por El, a los
demas. En la Misa debe confluir
cuanto nos pese y nos agobie, cuanto
nos colme de alegria y nos ilusione,
cada detalle del quehacer cotidiano;
hemos de ir con las preocupaciones
nuestras y las de los demas, las del
mundo entero.

En las pasadas fiestas de Navidad,
comentaba a un grupo de hermanos
vuestros que no fueran a Belén solo



con sus intenciones y necesidades,
que llevasen al Nifio los sufrimientos
y las urgencias de todas las personas
de la Obra, de la Iglesia, del mundo
entero. Y 1o mismo os aconsejo ahora
a todas y a todos: id a la Misa,
presentando al Sefior las urgencias
materiales y espirituales de todos,
como Cristo subio al Madero cargado
con los pecados de los hombres de
todos los tiempos. Intentemos subir
con Ely como El a la Cruz, donde
intercedié —y ahora intercede desde
los altares y desde los sagrarios de
esta tierra— ante su Padre, para
obtener a cada criatura, con
sobreabundancia divina, las gracias
que necesita, sin excluir ninguna.

Recordais que, en 1966, San
Josemaria tuvo una fuerte
experiencia, que relatd asi: «Después
de tantos afios, aquel sacerdote hizo
un descubrimiento maravilloso:
comprendio que la Santa Misa es
verdadero trabajo: "operatio Dei",



trabajo de Dios. Y ese dia, al
celebrarla, experimentd dolor,
alegria y cansancio. Sinti6 en su
carne el agotamiento de una labor
divina.

»A Cristo también le costd esfuerzo la
primera Misa: la Cruz»®.

Interpreto ese episodio como si Dios
hubiese querido premiar su esfuerzo
de afios por centrar su existencia
entera en el Santo Sacrificio; y, a la
vez, confirmarle en la validez
sobrenatural de ese camino para
alcanzar la unidad de vida tan
caracteristica del espiritu de la Obra.
Peleemos, jornada tras jornada, para
que —hagamos lo que hagamos—
nuestra mente se dirija a Jesucristo,
para adherirnos a sus designios y
también para adentrarnos en su
dulce saber.




Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

Purificarse masy mas

La antigua creencia de que el
pelicano alimenta a sus crias con su
sangre, haciéndola brotar de su
pecho herido con el pico, ha sido
tradicionalmente un simbolo
eucaristico, que trataba de
ejemplificar de algun modo la
inseparabilidad de los aspectos
sacrificial y convivial de la
Eucaristia. Efectivamente, en la
Santa Misa «se efectua la obra de
nuestra redencién»’’, y se nos da a
comer el cuerpo de Cristo y se nos da
a beber su sangre.

En este Sacramento, queda patente
que la sangre de Cristo redime y a la
vez alimenta y deleita. Es sangre que
lava todos los pecados (cfr. Mt 26, 28)
y vuelve pura el alma (cfr. Ap 7, 14).
Sangre que engendra mujeresy
hombres de cuerpo casto y de



corazon limpio (cfr. Zac 9, 17).
Sangre que embriaga, que
emborracha con el Espiritu Santo y
que desata las lenguas para cantar y
narrar las «magnalia Dei» (Hch 2, 11),
las maravillas de Dios.

La Eucaristia, por ser el mismo
sacrificio del Calvario, contiene en si
la virtud de lavar todo pecado y
conceder toda gracia: de la Misa,
como del Calvario, nacen los demas
sacramentos, que luego nos dirigen
al Holocausto de Jesucristo como a su
fin. Pero el sacramento ordinario —
repetidlo en el apostolado—,
dispuesto por Dios para la remision
de los pecados mortales, no es la
Misa, sino el de la Penitencia; el de la
Reconciliacion con Dios y con la
Iglesia, mediante la absolucion que
sigue a la confesion plenamente
sincera y contrita —ante el sacerdote
— de todos los pecados mortales aun
no perdonados directamente en este
sacramento”’.



Comulgar dignamente

Ma4s aun, la Eucaristia, precisamente
porque es manifestacion y
comunicacion de amor, exige, en
quienes quieren recibir el cuerpo y la
sangre del Sefior, una clara
disposicion de union a Jesus por la
gracia. «,Has pensado en alguna
ocasion como te prepararias para
recibir al Sefior, si se pudiera
comulgar una sola vez en la vida?

»—Agradezcamos a Dios la facilidad
que tenemos para acercarnos a El,
pero... hemos de agradecérselo
preparandonos muy bien, para
recibirle» %,

La calidad y la delicadeza de esa
preparacion depende, como ya 0s
recordaba antes, de la finura y
profundidad interior de la persona,
particularmente de su fe y de su
amor a Jesus sacramentado. «<Hemos
de recibir al Sefior, en la Eucaristia,
como a los grandes de la tierra,



imejor!: con adornos, luces, trajes
nuevos...

»—Y si me preguntas que limpieza,
qué adornos y qué luces has de tener,
te contestaré: limpieza en tus
sentidos, uno por uno; adorno en tus
potencias, una por una; luz en toda
tu alma»”.

Naturalmente, no hay que esperar a
ser perfectos —estariamos siempre
esperando— para recibir
sacramentalmente al Sefior, ni hay
que dejar de asistir a Misa porque
falte sentimiento o porque a veces
vengan distracciones. «Comulga. —
No es falta de respeto. —Comulga
hoy precisamente, cuando acabas de
salir de aquel lazo.

»—¢0lvidas que dijo Jesus: no es
necesario el médico a los sanos, sino
a los enfermos?»'%.

Menos aun hay que dejar de recibir
la Santa Comunion, porque la



frecuencia en la recepcion de este
Sacramento parezca que no produce
en nosotros el efecto que cabria
esperar de la generosidad divina.
«jCuantos afios comulgando a diario!
—Otro seria santo —me has dicho—,
y yo jsiempre igual!

»—Hijo —te he respondido—, sigue
con la diaria Comunion, y piensa:
¢qué seria yo, si no hubiera
comulgado?»'"".

Mas bien el cristiano debe razonar
con el pensamiento de que esa
frecuencia, ya antigua en la Iglesia,
es signo de un enamoramiento
auténtico, que las propias miserias
no pueden apagar. «Alma de apostol:
esa intimidad de Jesus contigo, jtan
cerca de El tantos afios!, ¢no te dice
nada?»'%,

Cuando asomen esos falaces
argumentos, u otros semejantes, es el
momento de asumir, mas que nunca,
con agradecimiento y confianza en



Jesus, la actitud del centurion, que
repetimos en la Santa Misa: «Domine,
non sum dignus!». No cabe olvidar
que, ante la majestad y la perfeccion
de Cristo, Dios y Hombre, nosotros
somos pordioseros que nada poseen,
que estamos manchados con la lepra
de la soberbia, que no siempre
vemos la mano de Dios en lo que nos
sucede y que, en otras ocasiones, nos
quedamos paralizados ante su
Voluntad. Pero todo esto no justifica
la actitud de retraernos; nos ha de
conducir, en cambio, a repetir
muchas veces, siguiendo el ejemplo
de nuestro Padre: «yo quisiera,
Sefior, recibiros con aquella pureza,
humildad y devocion...»

Cuius una stilla salvam facere
totum mundum quit ab omni
scelere



Dar a conocer la eficacia de la
Eucaristia

Con estas palabras, se nos menciona
de nuevo esa caracteristica, tan
propia de la Eucaristia: su
"sobreabundancia”, el "exceso" de
amor divino que se nos ha concedido
y se nos continua ofreciendo
constantemente. La estrofa del
himno eucaristico se refiere a la
dimension expiatoria de este
Sacramento: bastaba una gota de la
sangre del Hombre-Dios para borrar
todos los pecados de la humanidad.
Pero quiso derramar toda. «Uno de
los soldados le abrio el costado con
una lanza y al instante broto sangre
y agua» (Jn 19, 34). La sangre, entre
los pueblos antiguos, y en cierto
modo también hoy, supone signo de
vida. Cristo decidié no ahorrarse
nada de su sangre, también como
manifestacion de su voluntad precisa
de comunicarnos toda su Vida.



Contemplar la entrega total de Jesus
por nosotros, considerar una vez mas
que «no es posible separar en Cristo
su ser de Dios-Hombre y su funcion
de Redentor»'®, nos alienta a ser
conscientes de que nosotros no
podemos contentarnos con
conducirnos personalmente como
almas de Eucaristia: hemos de
impulsar a que también tomen esa
determinacion los demas.

No basta con que cada uno, cada una,
de nosotros busque y trate al Sefior
en la Eucaristia; debemos conseguir
"contagiar" —en nuestra labor
apostolica— a cuantos mas mejor,
para que también miren y
frecuenten esa amistad inigualable.
«Amad muchisimo a Jesus
sacramentado, y procurad que
muchas almas le amen: solo si metéis
esta preocupacion en vuestras almas,
sabréis ensefiarla a los demas,
porque daréis lo que vivais, lo que
tengais, lo que sedis»'™.



Ante la triste ignorancia que hay,
incluso entre muchos catoélicos,
pensemos, hijas e hijos mios, en la
importancia de explicar a las
personas queé es la Santa Misa y
cuanto vale, con qué disposiciones se
puede y se debe recibir al Sefior en la
comunion, qué necesidad nos
apremia de ir a visitarle en los
sagrarios, como se manifiestan el
valor y el sentido de la «urbanidad
de la piedad»'®.

Ahi se nos abre un campo inagotable
y fecundisimo para el apostolado
personal, que traera como fruto, por
bendicion del Sefior, muchisimas
vocaciones. Asi nos lo repitio nuestro
queridisimo Padre desde el principio,
también con su comportamiento
diario. «Para cumplir esta Voluntad
de nuestro Rey Cristo» (nuestro
Padre se refiere con estas palabras a
la extension de la Obra por el orbe),
«es menester que tengdis mucha vida
interior: que seais almas de



Eucaristia, jviriles!, almas de oracion.
Porque solo asi vibraréis con la
vibracion que el espiritu de la Obra
exige»'®.

Amar la mortificaciony la
penitencia

Para convertirnos realmente en
almas de Eucaristia y almas de
oracion, no cabe prescindir de la
unioén habitual con la Cruz, también
mediante la mortificacion buscada o
aceptada. Don Alvaro nos ha dejado
escrito que, en una ocasion, nuestro
Padre preguntaba a un grupo de
hijos suyos: «,Qué haremos para ser
apostoles, como el Sefior quiere, en el
Opus Dei?». Y respondio
inmediatamente, con energia y con
firmisimo convencimiento: «jllevar a
Cristo crucificado en nosotros! (...). E1
Sefior escucha las peticiones de las
almas mortificadas y penitentes»"”’.
Don Alvaro sacaba enseguida la
conclusion, que aplicaba a si mismo



y a todos: «Considerad que, para ser
fieles al gran compromiso de
corredimir, hemos de identificarnos
personalmente con Nuestro Sefior
Jesucristo, mediante la crucifixion de
nuestras pasiones y concupiscencias
en el alma y en el cuerpo (cfr. Gal 5,
24). Esta es la divina "paradoja"” que
ha de renovarse en cada uno: "Para
Vivir hay que morir" (Camino, n.
187)»"%,

Precisamente en el sacramento del
Sacrificio del Hijo de Dios,
obtenemos la gracia y la fuerza para
identificarnos con Cristo en la Cruz.
No lo dudemos: el origen y la raiz de
nuestra vida de mortificacion se
encuentran en la devocion
eucaristica. SAlo estaremos en
condiciones de afirmar que somos
auténticas almas de Eucaristia, si
vivimos de verdad —cum gaudio et
pace— clavados con Cristo en la Cruz;
si sabemos «sujetarnos y
humillarnos, por el Amor», si



«nuestros pensamientos, nuestros
afectos, nuestros sentidos y
potencias, nuestras palabras y
nuestras obras», todo, esta "bien
atado", por el amor a la Virgen, a la
Cruz de su Hijo»'”. Un alma de
Eucaristia necesariamente es,
siempre y a la vez, un alma
sacerdotal; y de modo concreto, si la
criatura se consume en deseos de
reparar y de sacrificar. Entonces
guarda un alma «esencialmente,
itotalmente!, eucaristica»'"’.

Cuando nos tomamos en serio que la
Misa es «nuestra Misa, Jesus», porque
la celebra Jesus con cada uno de
nosotros, porque cada uno hace de si
una oblacion a Dios Padre unida a la
de Cristo, entonces dura las
veinticuatro horas de la jornada.
«Amad mucho al Sefior. Tened afan
de reparacion, de una mayor
contricion. Es necesario
desagraviarle, primero por nosotros
mismos, como el sacerdote hace



antes de subir al altar. Y nosotros,
que tenemos alma sacerdotal,
convertimos nuestra jornada en una
misa, muy unidos a Cristo sacerdote,
para presentar al Padre una oblacion
santa, que repare por nuestras
culpas personales y por las de todos
los hombres (...). Tratadme bien al
Sefior, en la Misa y durante todo el
dia»'".

Iesu, quem velatum nunc aspicio, /
oro, fiat illud quod tam sitio, / ut te
revelata cernens facie, / visu sim
beatus tue gloriae

Hambres de ver el rostro de Cristo

Concluye el Adoro te devote con esta
estrofa, que cabria resumir asi:
Sefior, jque te quiero ver! Muy légica
conclusion, pues la Eucaristia,
«prenda de la gloria venidera»'", nos
concede un anticipo de la vida



definitiva. «La Eucaristia es
verdaderamente un resquicio del
Cielo que se abre sobre la tierra. Es
un rayo de gloria de la Jerusalén
celestial, que penetra en las nubes de
nuestra historia y proyecta luz sobre
nuestro camino»"",

Este tesoro central de la Iglesia
anticipa la eternidad, porque nos
convierte en comensales de la "Cena
del Cordero”, donde los
bienaventurados se sacian de la
vision de Dios y de su Cristo (cfr. Ap
19, 6-10). Nosotros conseguimos ya,
por la gracia de Dios, acceso a la
misma realidad, pero no de modo
pleno: sdlo imperfectamente (cfr. 1
Cor 13, 10-12). Con el don del
Sacramento se nos aumenta y se
consolida la vida nueva conferida
con el Bautismo, que esta llamada a
su perfeccion en la gloria.

La recepcion de Jesus en la Sagrada
Comunidn nos obtiene serenidad



ante la muerte y ante la
incertidumbre del juicio, porque El
ha asegurado: «El que come mi carne
y bebe mi sangre tiene vida eterna y
Yo le resucitaré en el ultimo dia» (Jn
6, 54). «Quien se alimenta de Cristo
en la Eucaristia no tiene que esperar
el mas alla para recibir la vida
eterna: la posee ya en la tierra como
primicia de la plenitud futura, que
abarcard al hombre en su totalidad.
En efecto, en la Eucaristia recibimos
también la garantia de la
resurreccion corporal al final del
mundo»'"*, La fe y la esperanza
eucaristicas alejan de nosotros
muchos temores.

La Sagrada Eucaristia es «la accion
mas sagrada y trascendente que los
hombres, por la gracia de Dios,
podemos realizar en esta vida:
comulgar con el Cuerpo y la Sangre
del Sefor viene a ser, en cierto
sentido, como desligarnos de
nuestras ataduras de tierra y de



tiempo, para estar ya con Dios en el
Cielo, donde Cristo mismo enjugara
las lagrimas de nuestros ojos y donde
no habra muerte, ni llanto, ni gritos
de fatiga, porque el mundo viejo ya
habra terminado (cfr. Ap 21, 4)»'".

Este Sacramento se coloca como en el
umbral entre esta vida y la otra, no
solo cuando se administra a los
moribundos en forma de viatico; sino
mas propiamente porque contiene a
Christus passus, ya glorioso, de modo
que participa en el orden
sacramental de la condicion de esta
vida, mientras sustancialmente
pertenece ya a la otra. También por
eso, la piedad eucaristica nos ira
haciendo mas y mas Opus Dei,
empujandonos a conducirnos como
contemplativos en el mundo, pues
caminamos amando en la tierra y en
el Cielo: «no "entre" el Cielo y la
tierra, porque somos del mundo. jEn
el mundo y en el Paraiso a la vez!
Esta seria como la formula para



expresar como hemos de componer
nuestra vida, mientras estemos "in

hoc saeculo"»".

Prenda de la vida eterna

El plan salvifico de Dios se incoa en
esta etapa terrena, que es
"penultima”, y se consuma en la que
debe venir, que es eterna'’. Asi, la fe
entrafia cierta incoacion del
conocimiento cara a cara, una
incoacion de la vision gloriosa y
beatifica. En la Eucaristia, la tension
a la gloria se apoya sobre todo en el
amor que nace del trato. El alma
eucaristica anhela adorar
abiertamente a Quien ya adora
oculto en el Pan, porque el repetido
trato con un amor escondido genera
un deseo irrefrenable de poseerlo
abiertamente. «Trata a la
Humanidad Santisima de Jesus... Y Fl
pondra en tu alma un hambre
insaciable, un deseo "disparatado"” de
contemplar su Faz»""®,



Esta ha sido siempre la impaciencia
de los santos, la que guardaba San
Josemaria en su corazon. «Los que se
quieren, procuran verse. Los
enamorados sélo tienen ojos para su
amor. ;No es ldgico que sea asi? El
corazon humano siente esos
imperativos. Mentiria si negase que
me mueve tanto el afan de
contemplar la faz de Jesucristo.
"Vultum tuum, Domine,

requiram" (Sal 26, 8), buscaré, Sefior,
tu rostro. Me ilusiona cerrar los o0jos,
y pensar que llegara el momento,
cuando Dios quiera, en que podré
verle, no "como en un espejo, y bajo
imagenes oscuras... sino cara a

cara" (1 Cor 13, 12). Si, hijos, "mi
corazon esta sediento de Dios, del
Dios vivo: ¢cudndo vendré y veré la
faz de Dios?" ( Sal 41, 3)»'*.

La devocion eucaristica ira
comunicando y aumentando en
nosotros esa ansia, hasta convertir el
estar con Cristo en lo unico que nos



importe, sin que esto nos aparte de
este mundo; al contrario, lo
amaremos mas apasionadamente,
con nuestro corazon unido
estrechamente al Corazon de
Jesucristo. La intimidad, el trato con
el Sefior en la Eucaristia, nos ira
imprimiendo con vigor el
convencimiento de que la felicidad
no se halla en estos o aquellos bienes
de la tierra, que envejecerany
desapareceran; sino en permanecer
para siempre con El, porque la
felicidad es El, que ya ahora
poseemos como «tesoro infinito,
margarita preciosisima» en este
Sacramento'”’. «Cuando daba la
Sagrada Comunion, aquel sacerdote
sentia ganas de gritar: jahi te entrego
la Felicidad!»"*".

La Santisima Virgen, mujer
eucaristica

Con esta advocacion —«mujer
eucaristica»—, Juan Pablo IT ha



propuesto a la Iglesia el ejemplo de
Maria como "escuela" y "guia" para
aprender a pasmarnos —que
significa acoger, adorar, agradecer...
— ante el misterio de la Eucaristia'**.
Alaluz de la fe, lo entendemos muy
bien, como sucedi6 a nuestro Padre,
que nos hacia considerar que en la
Santa Misa, «de algun modo,
interviene la Santisima Virgen, por la
intima union que tiene con la
Trinidad Beatisima y porque es
Madre de Cristo, de su Carne y de su
Sangre: Madre de Jesucristo, perfecto
Dios y perfecto Hombre. Jesucristo
concebido en las entrafias de Maria
Santisima sin obra de vardn, por la
sola virtud del Espiritu Santo, lleva la
misma Sangre de su Madre: y esa
Sangre es la que se ofrece en
sacrificio redentor en el Calvario y
en la Santa Misa»'*.

Maria, al pie de la Cruz, unio su
propio sacrificio interior —«ved si
hay dolor como mi dolor» (Lm 1, 12)



— al de su Hijo, cooperando a la
Redencion en el Calvario. Ella
misma, «presente con la Iglesia, y
como Madre de la Iglesia, en todas
nuestras celebraciones
eucaristicas»'*, coopera con el Hijo
en difundir en el mundo —
iMedianera de toda gracia!— la
infinita fuerza santificadora del
Santo Sacrificio que solo Jesus
cumple.

Hijas e hijos mios, si de algun modo
nos hemos confrontado con Dimas, el
buen ladrdn, y con el Apostol Tomas,
£como no mirar a Maria para
conocer y querer mas a Jesus
sacramentado, para aprender de El e
imitarle, para «tratarle bien»? En
esta personalisima labor, que de
modo incesante nos renovara
interiormente y nos llenara de
deseos de santidad y apostolado,
ayudémonos con la contemplacion
de los misterios del Rosario, desde la
Anunciacion, cuando vemos como la



Virgen acoge incondicionalmente en
su seno purisimo al Verbo
encarnado, hasta su glorificacion,
cuando Dios la recibe en cuerpoy
alma en la gloria, y la corona como
Reina, Madre y Sefiora nuestra.

«A Jesus siempre se va y se "vuelve"
por Maria»'*. Pidamos a nuestra
Madre que nos tome siempre de la
mano, y especialmente en este Afio
de la Eucaristia para que
constantemente digamos al Sefior
sacramentado, con las palabras y las
obras: «jte adoro, te amo!» Adoro te
devote! Y cuando lo hagamos,
escuchemos a nuestro queridisimo
Padre, que nos insiste: «<invocad a
Maria y a José, porque de alguna
manera estaran presentes en el
Sagrario, como lo estuvieron en
Belén y en Nazaret (...). {No 0s
olvidéis!»'*.

Con todo carifio, os bendice

vuestro Padre



+ Javier

Roma, 6 de octubre de 2004, segundo
aniversario de la canonizacion de
San Josemaria.

! Concilio Vaticano II, Decr.
Presbyterorum ordinis , n. 5.

? San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 87. Cfr Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 11; Decr.
Presbyterorum ordinis , n. 14.

3 Concilio de Trento, ses. XIII, Decreto
sobre la Sagrada Eucaristia , can. 1
(Denz. 1651).

* Cfr. Ibid ., can. 2 (Denz. 1652).
> San Josemaria, Camino , n. 538.

® San Josemaria, Apuntes tomados en
una meditacion, 14-IV-1960.



’ San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 83.

8 Cfr. Ibid ., n. 84.

9San Juan Criséstomo, Homilias
sobre el evangelio de San Mateo , 82, 4
(PG 58, 743).

1 Cfr. Camino , nn. 269, 537, 554;
Forja ,nn. 831, 991; Es Cristo que
pasa,n. 151.

"' San Josemaria, Camino , n. 267.

'? San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 84.

¥ Ibid. ** San Josemaria, Homilia
Sacerdote para la eternidad , 13-
IV-1973.

' San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 64.

' San Josemaria, Apuntes tomados
en una tertulia, octubre 1972.



7 San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 90.

'® Cfr. Santo Tomas de Aquino, Suma
Teologica , 1I-11, q. 84, a. 2; San Juan
Damasceno, Sobre la fe ortodoxa , 4,
12 (PG 94, 1133).

¥ San Josemaria, Apuntes tomados
en una tertulia, 4-IV-1970.

* San Josemaria, Camino , nn. 539,
538. Cfr. Surco , nn. 685, 686; Forja,
n. 887.

?! San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 161.

*2 San Josemaria, Apuntes tomados
en una meditacioén, 14-IV-1960.

2 «Lauda, Sion, Salvatorem, / lauda
ducem et pastorem /in hymnis et
canticis. / Quantum potes, tantum
aude: / quia maior omni laude, / nec
laudare sufficis» (Misal Romano,



Solemnidad del Cuerpo y la Sangre
de Cristo, Secuencia Lauda Sion).

** San Josemaria, Forja , n. 838. Cfr.
nn. 832, 837.

*> San Josemaria, Forja , n. 824.
? San Josemaria, Surco , n. 818.
*” San Josemaria, Camino , n. 533.

*® San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 151.

* San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 156.

% San Josemaria, Homilia Sacerdote
para la eternidad , 13-1V-1973.

3! Misal Romano, Solemnidad del
Cuerpo y la Sangre de Cristo,
Secuencia Lauda Sion.

* San Josemaria, Carta 28-11I-1973 , n.
7.



* San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 153.

3 Concilio de Trento, ses. XIII:
Decreto sobre la Sagrada Eucaristia ,
cap. 4 (Denz. 1642).

3 Pablo VI, Credo del Pueblo de Dios ,
30-VI-1968. Cfr Juan Pablo II, Litt.
enc. Ecclesia de Eucharistia , 17-
IV-2003, n. 15.

% Cfr., por ejemplo, Pio XII, Litt. enc.
Mediator Dei , 20-XI-1947; Pablo VI,
Litt. enc. Mysterium fidei , 3-1X-1965;
Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-1V-2003; Catecismo de
la Iglesia Catolica , nn. 1322-1419.

37 Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Dei Verbum , n. 10.

% San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 84.

* San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 109.



* San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 6.

* San Josemaria, Carta 28-111-1973 , n.
10.

* San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 80.

® Ibid , n. 6.
* Cfr. San Josemaria, Surco , n. 817.

* San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 155.

% Concilio de Trento, ses. XXII,
Doctrina acerca del Santisimo
Sacrificio de la Misa , cap. 2 (Denz.
1743).

* Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-1V-2003, n. 12.

*® Concilio de Trento, ses. XIII,
Decreto sobre la Sagrada Eucaristia ,
cap. 7 (Denz. 1647).



¥ San Josemaria, Camino , n. 533.

*0 Ibid. ** Santo Tomas de Aquino,
Colacion 4 sobre el Credo.

> Ibid.

> San Josemaria, Carta 24-11I-1931 , n.
61.

** San Josemaria, Homilia Sacerdote
para la eternidad , 13-1V-1973.

*> San Josemaria, Camino , n. 509.
¢ San Josemaria, Forja, n. 887.
*’ San Josemaria, Forja , n. 556.

% San Josemaria, Via Crucis , XII
estacion, n. 4.

> San Josemaria, Camino , n. 876.

% San Josemaria, Amigos de Dios , n.
232.

*! Ibid.



% San Josemaria, Forja , n. 827

% San Josemaria, Carta 28-111-1973 , n.
7.

64 Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-1V-2003, n. 14.

5 San Josemaria, Via Crucis, V
estacion.

% San Josemaria, Apuntes tomados
en una tertulia, 25-VI-1972.

%7 San Josemaria, Apuntes tomados
en una meditacion, 9-IV-1937.

% San Josemaria, Amigos de Dios , nn.
301-303.

% San Josemaria, Amigos de Dios , n.
249.

" San Josemaria, Forja, n. 835.

' San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 154.



72 San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 129.

7® San Josemaria, Homilia Sacerdote
para la eternidad , 13-1V-1973.

7 San Josemaria, Forja , n. 542.
> San Josemaria, Camino , n. 23.
’® San Josemaria, Surco , n. 688.

" Pio XII, Litt. enc. Mediator Dei , 20-
XI-1947, n. 20.

78 Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, n. 12. Cfr.
Concilio de Trento, ses. 22, Doctrina
acerca del Santo Sacrificio de la Misa ,
cap. 2 (Denz. 1743).

7 Catecismo de la Iglesia Catdlica , n.
1364.

% San Josemaria, Apuntes tomados
en una tertulia, 22-V-1970.



*! Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-1V-2003, n. 11.

% San Josemaria, Apuntes tomados
en una meditacién, 14-IV-1960.

* San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
nn. 86-87.

* San Josemaria, Forja , n. 541.
% Cfr. Es Cristo que pasa , nn. 88-91.
% San Josemaria, Forja , n. 69.

87 Misal Romano, Solemnidad del
Cuerpo y la Sangre de Cristo,
Secuencia Lauda Sion.

% Santo Tomas de Aquino, Suma
Teologica , 111, q. 79, a. 1.

¥ San Le6n Magno, Homilia 12 sobre
la Pasion, 7 (PL 54, 357).

% Catecismo de la Iglesia Catdlica , n.
1396.



9 Concilio de Efeso, afio 431 (Denz.
262).

% San Josemaria, Amigos de Dios , n.
296.

* San Josemaria, Apuntes tomados
en una meditacién, 19-I11-1975.

* San Josemaria, Conversaciones con
Mons. Escriva de Balaguer , n. 123.

% San Josemaria, Via Crucis , XI
estacion, n. 4.

*® Concilio Vaticano II, Const. dogm.
Lumen gentium , n. 3.

¥ Cfr. Juan Pablo II, Exhort. apost.
Reconciliatio et peenitentia , 2-
XI1-1984, n. 31, I.

% San Josemaria, Forja , n. 828.
* San Josemaria, Forja , n. 834.

% San Josemaria, Camino , n. 536.



1% 1bid., n. 534.
%2 1hid., n. 321.

'% San Josemaria, Es Cristo que pasa,,
n. 122.

% San Josemaria, Apuntes tomados
en una tertulia, 4-IV-1970.

1% San Josemaria, Camino , n. 541.

1% San Josemaria, Instruccién , 1-
IV-1934, n. 3.

' Recogido por don Alvaro, Carta,,
16-VI-1978.

198 hid.
199 1pid.
"% San Josemaria, Forja , n. 826.

"' San Josemaria, Apuntes tomados
en una tertulia, 6-X-1968.

112 concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium , n. 47.



'3 JTuan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de

Eucharistia , 17-1V-2003, n. 19.

" Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de

Eucharistia , 17-1V-2003, n. 18.

> San Josemaria, Conversaciones con
Mons. Escriva de Balaguer , n. 113.

% San Josemaria, Apuntes tomados
en una meditacién, 27-111-1975.

" Cfr. Juan Pablo II, Litt. enc.
Evangelium vitee , 25-111-95, n. 2.

"® San Josemaria, Via Crucis , VI
estacion, n. 2.

" San Josemaria, Apuntes tomados
en una meditacién, 25-X11-1973.

2% San Josemaria, Camino , n. 432.
'?! San Josemaria, Forja , n. 267.

122 Cfr. Juan Pablo II, Litt. enc.
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
nn. 53-58.



'3 San Josemaria, Es Cristo que pasa,,
n. 89.

** JTuan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de

Eucharistia , 17-1V-2003, n. 57.
%> San Josemaria, Camino , n. 495.

1?6 San Josemaria, Apuntes tomados
en una conversacion, 6-VI-1974.

Javier Echevarria

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/carta-pastoral-
con-motivo-del-ano-de-la-eucaristia/
(16/12/2025)


https://opusdei.org/es-uy/article/carta-pastoral-con-motivo-del-ano-de-la-eucaristia/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-pastoral-con-motivo-del-ano-de-la-eucaristia/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-pastoral-con-motivo-del-ano-de-la-eucaristia/

	Rezar con el Adoro te devote
	Descargar el libro electrónico «Rezar con el Adoro te devote»
	Oración del Adoro te devote


