opusdei.org

Carta del Prelado (28
octubre 2020) |
Vocacion al Opus Dei

En esta carta pastoral, Mons.
Fernando Ocdriz reflexiona
acerca del espiritu del Opus Dei
y de las caracteristicas de la
dedicacion a la Obra de los
fieles segun las distintas
circunstancias personales.

06/11/2020




Sumario de la Carta del Prelado (28
octubre 2020)

I. El don de la vocacion

Una gracia soberana

Un mismo espiritu

Una misma mision apostolica
Unos mismos medios

Unidad y diversidad

Con toda nuestra vida

II. La vocacion a la Obra como
numeraria y numerario

Un corazon disponible
Un grupo clavado en la Cruz

III. La vocacion a la Obra como
numeraria auxiliar

La prioridad de la personay de la
familia



De todos los ambientes
Apostolado de los apostolados

IV. La vocacion a la Obra como
agregada y agregado

Con caracter propio

El buen olor de Cristo

V. Sacerdotes de la Prelatura
Al servicio de los demds

VI. Sobre el celibato apostdlico de
los numerarios y agregados

VII. La vocacion a la Obra como
supernumeraria y supernumerario

Es mucha gracia de Dios
Matrimonio y familia

Incidir cristianamente en el propio
entorno



VIII. La vocacion a la Obra como
agregado y supernumerario de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz

Queridisimos: jque Jesus me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

1. Con el centenario del nacimiento
de la Obra en el horizonte, y
pensando en el vasto panorama
apostolico que el Sefior nos pone
ante los ojos, querria que
meditdasemos, pausadamente y con
profundidad, en la ensefianza de san
Josemaria sobre como se concreta
para cada una y cada uno la
universal vocacion cristiana a la
santidad. Desde el principio, nuestro
Padre comprendio que la
universalidad de la llamada
comportaba la posibilidad de la
plenitud del amor a Dios y a los



demas también en medio del mundo;
en nuestro mundo real, con sus luces
y sombras.

I. El don de la vocacion
Una gracia soberana

2. Dios elige y llama a todos: «Nos ha
elegido en si mismo, para que
seamos santos y sin mancha en su
presencia por el amor» (Ef 1,4). La
conciencia y responsabilidad ante
este don, mantenidas con juventud
de alma, nos llevaran a colaborar en
la santificacion del mundo. En
comunion con todos en la Iglesia,
procuremos responder con
generosidad a la determinacion de
esa vocacion cristiana para cada uno
de nosotros en el Opus Dei.

Veamos la grandeza de esta llamada,
que llena nuestro caminar en este
mundo con un sentido de eternidad,
a pesar de nuestras limitaciones y
errores, y de las dificultades que



encontramos en el camino: «a pesar
de los pesares», como solia decir
nuestro Padre.

San Josemaria hablaba de «la gracia
soberana de la vocacion». No se trata
de algo de un momento, sino de una
gracia permanente: «Es una vision
nueva de la vida (...) como si se
encendiera una luz dentro de
nosotros»; y es, a la vez, «un impulso
misterioso», una «fuerza vital, que
tiene algo de alud arrollador»[1]. En
pocas palabras, se trata de una gracia
que abraza nuestra vida entera y que
se manifiesta como luz y como
fuerza. Luz, que nos hace ver el
camino, lo que Dios quiere de
nosotros; y fuerza, para ser capaces
de responder a la llamada, decir que
si y seguir adelante en ese camino.

En una de sus cartas, nuestro Padre
escribe que «en la vocacion
intervienen solamente la gracia de
Dios —como causa propia-y la



generosidad del interesado, movido
por esta gracia»[2]. El Sefior siempre
quiere que nuestra libertad —con la
gracia, que no nos quita la libertad,
sino que la perfecciona- tenga un
papel decisivo en la respuesta y, por
tanto, en la configuracion misma de
la vocacion. Una libertad que cuenta,
para el previo discernimiento,
también con la luz de los consejos de
quienes pueden y deben darlos.

Un mismo espiritu

3. Todos en la Obra —cada uno en sus
circunstancias personales— tenemos
una misma vocacion: llamada a ser y
hacer el Opus Dei, con un mismo
espiritu, con una misma mision
apostolica, con unos mismos medios.

Todos tenemos el mismo espiritu, que
nos mueve a santificar la vida
ordinaria y, de un modo especial, el
trabajo. «No hay en la tierra una
labor humana noble que no se pueda
divinizar, que no se pueda santificar.



No hay ningun trabajo que no
debamos santificar y hacer
santificante y santificador»[3]. Este
espiritu nos lleva a buscar la union
con Dios en lo que afrontamos en
cada momento de nuestra vida. Por
eso, la santificacion del trabajo es
quicio alrededor del cual gira, en
correspondencia a la gracia, nuestra
busqueda de la santidad, de la
identificacion con Jesucristo.

Esto lleva consigo una vision positiva
de las realidades terrenas, que son
las que Dios nos ha dado. Amamos
este mundo, sin ignorar lo que en €l
se opone al bien (cfr. 1 Jn 2,15). Sus
inquietudes son también las nuestras
y, si sus alegrias normalmente nos
facilitan amarlo, sus tristezas nos
deben conducir a amarlo todavia
mas. Qué consuelo y qué sentido de
responsabilidad suscitan estas
palabras de san Pablo: «Todas las
cosas son vuestras, vosotros sois de



Cristo, y Cristo de Dios» (1 Co 3,
22,23).

Y si la santificacion del trabajo es
quicio de nuestra santidad, el sentido
de la filiacion divina es fundamento.
Filiacion que es, por la gracia
santificante, nuestra introduccion en
la vida divina de la Santisima
Trinidad, como hijos del Padre en el
Hijo por el Espiritu Santo. «Por la
gracia bautismal hemos sido
constituidos hijos de Dios. Con esta
libre decision divina, la dignidad
natural del hombre se ha elevado
incomparablemente: y si el pecado
destruyo ese prodigio, la Redencion
lo reconstruy6 de modo aun mas
admirable, llevdndonos a participar
todavia mads estrechamente de la
filiacion divina del Verbo»[4].

Al ser fundamento, la filiacion divina
da forma a nuestra vida entera: nos
lleva a rezar con confianza de hijos
de Dios, a movernos por la vida con



soltura de hijos de Dios, a razonar y
decidir con libertad de hijos de Dios,
a enfrentar el dolor y el sufrimiento
con serenidad de hijos de Dios, a
apreciar las cosas bellas como lo
hace un hijo de Dios. En definitiva, la
filiacion divina «estad presente en
todos los pensamientos, en todos los
deseos, en todos los afectos»[5]. Y se
expande necesariamente en
fraternidad. «El Espiritu mismo da
testimonio junto con nuestro espiritu
de que somos hijos de Dios» (Rm
8,16). Este testimonio es en nosotros
el amor filial a Dios[6], que lleva
consigo el amor fraterno. «Otros
beben de otras fuentes. Para
nosotros, ese manantial de dignidad
humana y de fraternidad esta en el
Evangelio de Jesucristo»[7].

Centro y raiz de nuestra vida
espiritual, en fin, es el Sacrificio
Eucaristico. Es raiz objetivamente,
porque «la obra de nuestra
redencion se efectia cuantas veces se



celebra en el altar el sacrificio de la
Cruz, por medio del cual “Cristo, que
es nuestra Pascua, ha sido
inmolado” (1 Co 5,7)»[8].

Pero que subjetivamente la vida esté
realmente centrada en la Eucaristia
depende también de la personal
correspondencia a la gracia: «Lucha
para conseguir que el Santo
Sacrificio del Altar sea el centro y la
raiz de tu vida interior, de modo que
toda la jornada se convierta en un
acto de culto —prolongacion de la
Misa que has oido y preparacion
para la siguiente—, que se va
desbordando en jaculatorias, en
visitas al Santisimo, en ofrecimiento
de tu trabajo profesional y de tu vida
familiar»[9].

Del centro eucaristico de la vida
cristiana surge también el desarrollo
y la eficacia de la mision apostolica:
«Si el centro de tus pensamientos y
esperanzas esta en el Sagrario, hijo,



iqué abundantes los frutos de
santidad y de apostolado!»[10].

Una misma mision apostolica

4. Tenemos la misma mision
apostolica: estamos igualmente
llamados a santificarnos y a
colaborar con la mision de la Iglesia
en la transformacion cristiana del
mundo; en nuestro caso, viviendo el
espiritu del Opus Dei. La mision
propia de la Obra solo puede ser
comprendida adecuadamente dentro
de la gran mision de la Iglesia, en la
que «todos somos llamados a ofrecer
a los demas el testimonio explicito
del amor salvifico del Sefior, que mas
alla de nuestras imperfecciones nos
ofrece su cercania, su Palabra, su
fuerza, y le da un sentido a nuestra
vida»[11].

Solo en la Iglesia, Cuerpo mistico de
Cristo, recibimos la fuerza para
servir con fecundidad al mundo de
nuestro tiempo. Por eso, aun con



todos nuestros limites, compartimos
los afanes, las preocupaciones y los
sufrimientos de la Iglesia en cada
época y en cada lugar. Cada unay
cada uno podemos hacer nuestra
aquella actitud de san Pablo: «;Quién
desfallece sin que yo desfallezca?
¢Quién tiene un tropiezo sin que yo
me abrase de dolor?» (2 Co 11,29).

5. La mision apostodlica no se limita a
unas determinadas actividades,
porque desde el amor a Jesucristo
todo lo podemos transformar en
servicio cristiano a los demas. Cada
uno realiza enteramente la mision de
la Obra con su propia vida: en su
familia, en su lugar de trabajo, en la
sociedad en la que vive, entre sus
amigos y conocidos. Por eso se
entiende la insistencia de san
Josemaria para que en la Obra se dé
siempre «una importancia primaria
y fundamental a la espontaneidad
apostolica de la persona, a su libre y
responsable iniciativa, guiada por la



accion del Espiritu; y no a las
estructuras organizativas»[12]. Y de
ahi también que el apostolado
principal en la Obra sea el de
amistad y confidencia, realizado
personalmente por cada una y cada
uno.

Alaluz de todo esto, se comprende
mejor en qué sentido «todas las
tareas apostolicas y los instrumentos
para ponerlas en marcha, son onus et
honor, carga y honor de todos:
numerarios, agregados y
supernumerarios, y también de los
cooperadores»[13]. La mision
apostolica la realizamos, por la
comunion de los santos, todos juntos
en todas partes. Por eso, refiriéndose
a todos en la Iglesia, san Josemaria
recuerda que «si ponemos los
medios, seremos la sal, laluz y la
levadura del mundo: seremos el
consuelo de Dios»[14].

Unos mismos medios



6. Para llevar a cabo nuestra mision,
Cristo es el camino. Y para seguirle
como discipulos y apdstoles, todos en
el Opus Dei tenemos los mismos
medios: las mismas normas y
costumbres de vida cristiana, y los
mismos medios de formacion
espiritual y doctrinal. Segun las
circunstancias personales, se viven
de un modo o de otro, pero el
conjunto es siempre sustancialmente
el mismo.

Conviene no perder de vista que se
trata de medios —y no de fines- que
conducen, por la gracia de Dios, a
crecer en la vida contemplativa en
medio de los afanes humanos,
alimentados por la sobreabundancia
de la vida en Cristo que nos dan los
sacramentos, y muy especialmente la
Sagrada Eucaristia.

Las practicas de piedad son parte de
un didlogo de amor que abarca toda
nuestra vida y que nos llevan a un



encuentro personal con Jesucristo.
Son momentos en los que Dios nos
espera para compartir su vida con la
nuestra. El esfuerzo por cumplirlas
nos libera, pues «la santidad tiene la
flexibilidad de los musculos sueltos
(...). La santidad no tiene la rigidez
del cartdon: sabe sonreir, ceder,
esperar. Es vida: vida
sobrenatural»[15].

De este modo, confiando en la
misericordia de Dios, procuraremos
vivir buscando siempre la perfeccion
de la caridad, segun el espiritu que
Dios nos ha dado. Ser santos no es
hacer cada vez mas cosas o cumplir
clertos estandares que nos hayamos
impuesto como tarea. El camino a la
santidad, como nos explica san
Pablo, consiste en corresponder a la
accion del Espiritu Santo, hasta que
Cristo esté formado en nosotros (cfr.
Ga 4,19).

Unidad y diversidad



7. Nuestro Padre veia la labor de la
Obra como «un solo tejido»,
compuesto por los distintos modos de
vivir la misma vocacion. Por eso
insistia en que en la Obra no hay
clases, ni miembros de primera o de
segunda: ni por las distintas
modalidades en que se vive la
vocacion, ni por el tipo de trabajo
profesional que se desempefia. Como
en cualquier realidad de caracter
sobrenatural, 1o esencial —que no se
puede juzgar en esta tierra— es la
correspondencia al amor de Dios.

San Josemaria expresaba esta unidad
de vocacion diciendo que la nuestra
es «una sola vocacion divina, un solo
fenomeno espiritual, que se adapta
con flexibilidad a las condiciones
personales de cada individuo y a su
propio estado. La identidad de
vocacion comporta una igualdad de
dedicacion, dentro de los limites
naturales que imponen esas diversas
condiciones»[16].



Como es natural, la unidad y
diversidad en la Obra incluyen la
relativa a hombres y mujeres: es
unidad de espiritu, de mision
apostolica y de medios, junto a la
separacion de actividades propias de
unas y otros. Ademas, entre hombres
y mujeres, en los asuntos comunes a
toda la Obra, hay unidad de
direccion a nivel central y regional.
Los drganos de gobierno de hombres
y de mujeres tienen idéntica
iniciativa y responsabilidad. En
determinados casos importantes
establecidos por el Derecho, tienen la
misma capacidad de aceptar o
rechazar las propuestas del Prelado
0, en las Regiones, las del Vicario
regional.

Con toda nuestra vida

8. Podria parecer que algunos tienen
mayor dedicacion a la mision de la
Obra que los demas. No es asi. Todos
viven con igual dedicacion, porque



ser y hacer el Opus Dei no consiste
solo, ni principalmente, en colaborar
en determinadas tareas o en las
labores corporativas de apostolado.
La vocacion y la correspondiente
mision abarcan toda nuestra vida, no
solo una parte; toda la vida es
ocasion y medio de encuentro con
Jesucristo y de apostolado.

A propdsito de esto mismo, escribia
san Josemaria que nuestra llamada
supone un «encuentro vocacional
pleno, porque —cualquiera que sea el
estado civil de la persona- es plena
su dedicacion al trabajo y al fiel
cumplimiento de sus propios deberes
de estado, segun el espiritu del Opus
Dei. Por esto, dedicarse a Dios en el
Opus Dei no implica una seleccion de
actividades, no supone dedicar mas o
menos tiempo de nuestra vida para
emplearlo en obras buenas,
abandonando otras. E1 Opus Dei se
injerta en toda nuestra vida»[17].
Encuentro vocacional pleno,



omnicomprensivo de la propia vida,
con plenitud de dedicacion, pues en
todo hay una llamada de Dios a
amarle y a servir a los demas, con un
amor que es libertad interior. Por
eso, como comentaba don Alvaro,
«exige la Obra una gran elasticidad:
un minimo de reglamento, porque es
necesario; pero minimo, para que la
letra no mate el espiritu: Littera enim
occidit, spiritus autem vivificat (2 Co
3,6)»[18].

9. Con estas paginas querria
invitaros también a renovar el
agradecimiento al Sefior por el don
de la vocacion. Un agradecimiento
£0z0S0, no solo por la belleza de la
Obra, al considerarla tal como la
quiere Dios en su conjunto, sino
también al contemplar, cada unay
cada uno, como esa belleza se hace
plenamente presente en el modo
personal en que cada fiel de la
Prelatura vive esa misma vocacion:
como numerarios —en el caso de las



mujeres, también como numerarias
auxiliares—, como agregados, como
supernumerarios o como socios de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz.

En este contexto, querria insistir en
lo que os escribia hace unos meses: la
experiencia de la debilidad personal
propia y ajena, en comparacion con
la estupenda propuesta que la fe
cristiana y el espiritu de la Obra nos
presentan, no nos debe producir
desanimo. Ante el desencanto que
pueda producirnos la desproporcion
entre el ideal y la pobre realidad de
nuestra vida, tengamos la seguridad
de que podemos recomenzar cada
dia con la fuerza de la gracia del
Espiritu Santo[19].

II. La vocacion a la Obra como
numeraria y numerario

10. «<En el corazon de la Obra, los
numerarios -llamados a una especial
mision de servicio- saben ponerse a
los pies de todos sus hermanos, para



hacerles amable el camino de la
santidad; para atenderles en todas
sus necesidades del alma y del
cuerpo; para ayudarles en sus
dificultades y hacer posible, con su
entregado sacrificio, el apostolado
fecundo de todos»[20]. De este modo
los numerarios dan vida a sus
hermanos: su labor, «al mantener
activo y despierto el espiritu en
todos, trae como consecuencia una
realidad extraordinaria de
fraternidad y de unidad»[21].

En las numerarias y numerarios, la
vocacion al Opus Dei esta
determinada por el don del celibato
apostolico y la plena disponibilidad
para las tareas de formacion y las
labores apostolicas. Esta
disponibilidad, entendida y realizada
como una especial mision de servicio
a los demas, se ve facilitada en
principio por el hecho de que los
numerarios viven en un centro de la
Obra. Sin embargo, pueden



presentarse muchas circunstancias
que hagan conveniente que no sea
asi. Eso no afecta ni a su identidad ni
a su mision, pues siempre se sabran
al servicio de todos los demas,
residan donde residan.

Un corazon disponible

11. La disponibilidad de los
numerarios para servir a los demas
consiste en una auténtica
disponibilidad del corazon: la libertad
efectiva de vivir solo para Dios y, por
Fl, para los demas, unida a la
voluntad de ocuparse de las tareas
que en la Obra se necesiten.

Para unos, la disponibilidad se
concretara en colaborar en tareas de
formacion y labores apostolicas,
mientras se dedican a un trabajo
profesional correspondiente a sus
talentos, estudios y preferencias,
para llevar alli 1a alegria del
Evangelio. Para otros, se tratara de
dedicarse como trabajo profesional a



la administracion de los centros de la
Obra, o a tareas de formacion, de
gobierno, de direccion o de
colaboracion en actividades
apostolicas.

Por otra parte, la disponibilidad no
se limita a una actitud pasiva de
hacer lo que me pidan, sino que se
manifiesta en su plenitud cuando
pensamos qué talentos hemos
recibido de Dios para ponerlos a
disposicion de la mision apostolica;
nos adelantamos, nos ofrecemos, con
iniciativa. Por eso, la disponibilidad
no es inmovilidad sino, al contrario,
el deseo habitual de moverse al paso
de Dios.

Es preciso entender y vivir la plena
disponibilidad como libertad, en el
sentido de no tener mas atadura que
el amor (es decir, no estar atados
necesariamente a un trabajo, a un
lugar de residencia, etc., sin dejar por
eso de estar bien arraigados donde



estemos). Lo que nos hace libres no
son las circunstancias externas, sino
el amor que llevamos en el corazon.

Como concrecion de esa particular
tarea de servicio, nuestro Padre ha
previsto que la labor de gobierno en
el Opus Dei recaiga en las
numerarias y los numerarios. La
dedicacion a esos trabajos es
necesaria, pues sostiene la vida del
conjunto. Sin embargo, seria
equivocado pensar que estan mas
disponibles o que hacen mads el Opus
Dei quienes tienen esa dedicacion a
las tareas de gobierno o de
formacion. En este sentido, don
Javier escribia en una de sus cartas:
«No hay mas remedio que algunas
hijas y algunos hijos mios recorten su
actividad profesional —o incluso la
dejen de lado completamente, al
menos por algun tiempo-, para
dedicarse a ayudar a sus hermanos
en la vida espiritual y dirigir la labor
apostolica»[22].



Nuestro Padre expresa en muchos
lugares esa plena disposicion
interior; por ejemplo: «Todos con
vocacion divina, los numerarios han
de darse directamente e
inmediatamente al Sefior en
holocausto, entregando todo lo suyo,
su corazon entero, sus actividades
sin limitacion, su hacienda, su
honra»[23]. Se trata precisamente de
entregar libremente, para hacer la
Obra, todas las actividades, sean las
que sean, sin limitaciones. Como es
obvio, hay a veces circunstancias que
condicionan objetivamente la
posibilidad de asumir algunos
encargos o tareas en un determinado
momento. Por eso, insisto en que lo
importante es la disposicion interior
de plena disponibilidad a servir a los
demas, por amor a Jesucristo.

Un grupo clavado en la Cruz

12. Recordemos también estas otras
palabras de san Josemaria: «Nuestro



Sefior no quiere una personalidad
efimera para su Obra: nos pide una
personalidad inmortal, porque
quiere que en ella —en la Obra- haya
un grupo clavado en la Cruz: la Santa
Cruz nos hard perdurables, siempre
con el mismo espiritu del Evangelio,
que traerd el apostolado de accion
como fruto sabroso de la oracion y
del sacrificio»[24]. Nuestro Padre no
indica quiénes forman este grupo
clavado en la Cruz, pero don Alvaro,
en la nota que comenta este parrafo,
sefiala que ya se ven aqui
anunciados o aludidos los diversos
modos de vivir la vocacion en la
Obra. Por el contexto podemos
pensar que, en este caso, se refiere
sobre todo a los numerarios y
numerarias.

En algunos otros lugares, san
Josemaria se refiere también a los
sacerdotes como especialmente
clavados en la Cruz. Y es que, en
realidad, clavados en la Cruz



tenemos que estar todos, también los
agregados y los supernumerarios,
porque alli es donde encontramos al
Sefor, como dice nuestro Padre en
palabras que expresan una profunda
experiencia personal suya: «Tener la
Cruz es identificarse con Cristo, es
ser Cristo y, por eso, ser hijos de
Dios»[25].

Aunque a las numerariasy
numerarios tal vez pueda resultaros
humanamente costoso dejar por un
tiempo una previa profesion, para
dedicaros profesionalmente a otro
tipo de actividades (la
administracion de los centros de la
Obra, el gobierno, la formacion, la
direccion o la colaboracion en
actividades apostolicas), se trata de
un fecundo encuentro con la Cruz,
lugar de la mas profunda
identificacion con Cristo y fuente,
muchas veces insospechada, de una
gran alegria sobrenatural.



13. Cuando pedimos la admision en
la Obra conocemos y adoptamos
libremente —jpor amor!- esta actitud
de disponibilidad, que nos lleva a
sumarnos a un proyecto divino. Al
mismo tiempo, como todo en la vida
espiritual, la efectiva maduracion de
la entrega va creciendo con el
tiempo. Este crecimiento se da a
través de la formacion, de la vida
interior y con diversas experiencias
de disponibilidad —pequefios cambios
de planes, encargos, etc.— que
preparan el alma para grandes
cambios, si fuesen necesarios. Como
es natural, los directores siempre
procuran contar previamente con el
parecer de los interesados cuando se
trata de encargos o cambios de
entidad importante, aunque estos,
manifestando con sencillez las
dificultades que puedan ver,
mantienen la disposicion de estar
para lo que haga falta, por amor a
Dios y a las almas.



Lo decisivo, insisto, es que cada uno
tenga esta disposicion interior
habitual de entrega a sus hermanos y
a tantisimas otras personas que
esperan nuestro servicio cristiano:
«Levantad los ojos y mirad los
campos que estan dorados para la
siega» (Jn 4,35).

Esta actitud es perfectamente
compatible con una sana ambicion
profesional y con una preocupacion
l6gica y responsable de sostenerse
econ0micamente y de atender a las
necesidades de nuestra familia
sobrenatural. La disponibilidad para
cambiar de tarea profesional, si la
Obra lo requiere, precisamente para
dedicarse a la formacion de otros, va
de la mano con la conviccion de ser
mujeres y hombres que quieren
estar, como sus iguales, en los
desafios del mundo, porque su
mision es ayudar a transformarlo y
llevarlo a Dios. Y eso se hace también
de un modo muy eficaz desde los



puestos de direccion y de formacion
en la Obra.

Las numerarias y los numerarios
vivis el don del celibato apostolico
como plenitud de amor en Cristo, que
abre a una paternidad y maternidad
espirituales. Estais llamados a ser un
testimonio vivo de entrega total a
Dios, en medio del mundo, con una
disponibilidad plena al servicio de
todos: enamorados de Jesus, de los
demas y del mundo. Recibis una
peculiar llamada a custodiar una
familia sobrenatural y a preocuparos
por vuestros hermanos.

Tenéis un horizonte amplisimo: con
vuestra vida entregada, a veces quiza
escondida y sin brillo humano,
llegais con fecundidad hasta el
ultimo rincén del mundo.

III. La vocacion a la Obra como
numeraria auxiliar



14. Las numerarias auxiliares tenéis
una funcion especial de servicio, que
desarrollais creando y manteniendo
el ambiente de hogar cristiano en los
centros de la Obra. Hacéis realidad
esta tarea con vuestro trabajo
profesional, que en vuestro caso es la
Administracion. Como sabéis, no se
trata solo de realizar una serie de
tareas materiales, que en diversas
medidas podemos y debemos hacer
entre todos, sino de preverlas,
organizarlas y coordinarlas de tal
manera que el resultado sea
precisamente ese hogar donde todos
se sientan en casa, acogidos,
afirmados, cuidados vy, a la vez,
responsables. Esto, que por lo demas
tiene gran importancia para toda
persona humana, repercute en la
fisonomia y en el temple espiritual
de la Obra entera, de todos y cada
uno de sus miembros. Las mujeres 0s
convertis asi «en un apoyo
insustituible y en una fuente de
fuerza espiritual para los demas, que



perciben la gran energia»”® de
vuestro espiritu.

La prioridad de la personay de la
familia

15. Con vuestro trabajo cuidais y
servis la vida en la Obra, poniendo la
persona singular como foco y
prioridad de vuestra labor. Esto es
una expresion muy concreta de que
la Obra es familia; una familia
verdadera, no en sentido metaforico.
Recordais como nuestro Padre nos ha
dicho tantas veces que los vinculos
en la Obra son mas fuertes que los de
la sangre, cosa que tiene
consecuencias también afectivas, de
carifio mutuo.

San Josemaria consideraba con
frecuencia que el trabajo de la
Administracion es el mismo que
realizaba la Virgen. Por esto, el aire
de familia de la Obra debe ser como
un trasunto, como una continuacion
de lo que fue —aunque no lo hayamos



visto, lo podemos imaginar- el
ambiente del hogar de Nazaret.

Aunque al trabajo propio de la
Administracion de los centros se le
llame de distintas maneras en las
diferentes culturas, las numerarias
auxiliares en realidad sois hermanas,
madres, parte integrante de la
familia, igual que el Padre y las
demas hijas e hijos. Por la gracia que
habéis recibido de Dios para cuidar a
todos en la Obra, san Josemaria decia
que —-si hubiese podido- habria sido
numeraria auxiliar. Os llamaba sus
hijas pequerias porque fuisteis las
ultimas en llegar a la Obra, y no por
consideraros menores de edad. Al
contrario, confiaba especialmente en
vuestra fidelidad, madura y firme,
para sacar adelante las grandes
intenciones de la Obra.

De todos los ambientes

16. Es una estupenda realidad que
las numerarias auxiliares procedéis



de todos los ambientes. De hecho, a
veces algunas se plantean la duda
acerca de si Dios les pide ser
numeraria o numeraria auxiliar. Un
elemento a tener presente, entre
otros, es la propia inclinacion a las
tareas mas directamente orientadas
al servicio y cuidado de las personas.
Como es natural, el discernimiento
depende, en ultimo término, de cada
una, con la orientacion de la
direccion espiritual y de las
directoras.

En todo caso, se comprende que el
trabajo de la Administracion reviste
una gran dignidad: la de dar y
mantener el calor de hogar en una
familia. Ademas, quienes trabajan en
la Administracion, «a traveés de esa
profesion —porque lo es, verdadera y
noble- influyen positivamente no
solo en la familia sino en multitud de
amigos y de conocidos, en personas
con las que de un modo u otro se
relacionan, cumpliendo una tarea



mucho mads extensa a veces que la de
otros profesionales»[27].

Apostolado de los apostolados

17. San Josemaria valoraba el trabajo
de la Administracion hasta el punto
de considerarlo apostolado de los
apostolados. Sin él, la Obra no podria
salir adelante.

Es apostolado de los apostolados, en
primer lugar, porque en si mismo es
un apostolado directisimo. Insisto en
que no se limita a proporcionar unos
servicios materiales, en si mismos
necesarios e importantes; sobre todo
es (que esa tarea, transformada en
oracion, influye muy directamente
en la formacion humana y espiritual
de las personas del centro
administrado. El ambiente que creais
forma, y forma mucho.

Vuestro trabajo bien realizado, en
efecto, materializa un espiritu y lo
comunica eficazmente por la via de



los hechos, de modo concreto y
constante. Por eso procurais dar la
mayor profesionalidad posible al
trabajo del hogar, como cada uno de
mis hijos hace con su propia tarea. Y
al elevarlo al horizonte del trabajo
santificado, ponéis la competencia
profesional directamente al servicio
de las personas, convirtiéndolo en un
factor de humanizacion y de
inspiracion para el trabajo
profesional de todos.

En segundo lugar, el trabajo de la
Administracion es apostolado de los
apostolados porque hace posibles los
demas, actuando a modo de savia e
impulso, especialmente en la medida
en que procurais transformarlo en
dialogo con Dios. «Al trabajar en la
Administracion —os escribia san
Josemaria-, participais en todos los
apostolados, colaborais en toda la
labor. Su buena marcha es una
condicion necesaria, el mayor de los
impulsos para toda la Obra, silo



hacéis con amor de Dios»[28]. Se
nota mucho cuando, en los
comienzos del trabajo apostolico en
un pais o en una ciudad, aun no hay
Administracion; también se nota que,
cuando ya la hay, la Obra toma mas
vida y mas dinamismo. Ademas,
como es logico, las numerarias
auxiliares colaborais en muchas
otras actividades apostdlicas, en la
medida en que os resulta posible en
cada caso.

También decimos que la
Administracion es la columna
vertebral de la Obra, porque sostiene
todo el cuerpo, que de otro modo no
se mantendria derecho. Esto es asi,
gracias a Dios; se trata de algo que
debemos considerar y valorar
siempre. Naturalmente, también
constituis esta columna vertebral y
este apostolado de apostolados las
otras numerarias que trabajais en la
Administracion.



Mis hijas numerarias auxiliares
tenéis una mision entusiasmante:
trasformar este mundo, hoy tan lleno
de individualismo e indiferencia, en
un auténtico hogar. Vuestra tarea,
realizada con amor, puede llegar a
todos los ambientes. Estais
construyendo un mundo mas
humano y mas divino, porque lo
dignificais con vuestro trabajo
convertido en oracion, con vuestro
carifo y con la profesionalidad que
ponéis en el cuidado de las personas
en su integridad.

IV. La vocacion a la Obra como
agregada y agregado

Con caracter propio

18. Los agregados hacéis el Opus Dei
principalmente a través de un hondo
apostolado personal en vuestro
propio ambiente profesional y
familiar, y colaborando con los
numerarios en la atencion de los
demas fieles de la Obra. Manifestais



con vuestras vidas el caracter
libérrimo que tiene la actividad
apostolica de todo bautizado,
llevandola adelante con todas las
energias de un corazon célibe. Por
esto podia deciros san Josemaria: «Os
tengo envidia, vuestra entrega a Dios
es total y plena como la mia, pero
podéis llegar mas lejos»*”. ;Qué
queria decir con esto? Queria decir
que lo principal es estar en medio del
mundo, en medio de las actividades,
de los trabajos, de las familias, para
llevar ahi la vida cristiana.

Os encontrais en circunstancias muy
variadas y os movéis en toda clase de
ambientes profesionales. Vuestra
vida se abre a un campo ilimitado de
posibilidades en las que encarnar y
difundir el espiritu del Opus Dei. Por
la variedad de vuestros origenes,
llegais a todo el tejido social; por la
mayor permanencia en cada lugar,
facilitais el enraizamiento de los
apostolados en el territorio; vuestro



modo de vida os permite cultivar una
gran diversidad de relaciones y
hacerlo de un modo muy estable:
familiares, profesionales, de
vecindad, en el pueblo, ciudad o pais
donde residis. «Llegais a mas», como
afirmaba san Josemaria, no solo en
extension del apostolado, sino en
profundidad, también porque
mostrais vivencialmente lo que
supone una entrega a Dios en medio
del mundo, con corazon indiviso.

Se entiende muy bien, por esto, que
nuestro Padre deseara que los
agregados fueseis el doble en
numero que los numerarios: porque
lo principal es la labor en medio de
las circunstancias ordinarias y de los
trabajos propios de cada una y de
cada uno.

Si alguno, planteandose su posible
vocacion a la Obra, dudase entre
numerario o agregado, podria ser
necesario hacerle ver que seria una



equivocacion pensar que ser
numerario es mas que ser agregado.
Esto tiene mucha importancia en el
discernimiento de la vocaciéon. Hay
casos en que la manera en la que se
concreta la vocacion a la Obra es
evidente: por ejemplo, un hombre
casado puede ser supernumerario,
pero no agregado ni numerario. Sin
embargo, hay otros casos menos
evidentes, y el ultimo discernimiento
lo tiene que hacer la persona
interesada: es ella la que
experimenta lo que Dios le pide
concretamente, dentro de una unica
y comun vocacion. Logicamente, por
prudencia, es muy oportuno
aconsejarse en la direccion
espiritual, y también con los
directores, que conocen a la persona
y desearan discernir con ella cudl es
la voluntad de Dios.

El buen olor de Cristo



19. Refiriéndose concretamente a las
agregadas y a los agregados, san
Josemaria escribia: «A través de su
trabajo —que a veces realizan en
obras corporativas—, en todas las
circunstancias de la sociedad, en
todos los sitios, en los mas diversos
rincones de la tierra, llevan a todas
partes, entre sus comparieros, el
buen olor de Cristo; y se esfuerzan en
orientar con sentido cristiano las
tareas —tanto oficiales como
privadas- sociales, profesionales,
economicas, etc., de los que
pertenecen a su propia clasey
condicion social. Y esto sin
necesidad, ordinariamente, de que
cambien de domicilio o de
trabajo»[30]. Por eso, he escuchado
directamente a don Javier afirmar —
recogiendo una ensefianza de san
Josemaria— que las agregadas y los
agregados expresais de un modo
especialmente claro lo que es el Opus
Deij, por la santificacion de la vida
ordinaria, del trabajo profesional y



de la vida familiar, sin cambiar de
sitio.

Los agregados en ocasiones trabajais
en obras corporativas de ensefianza
0 en otras actividades apostolicas.
Sin embargo, no es ese vuestro
principal modo de participar en la
mision de la Obra, pues toda ella esta
en vuestras manos. A veces es
necesario que asumais esos encargos,
pero lo principal es la santificacion
de la vida ordinaria, el trato de
amistad y confidencia con la gente, y
cuando sea el caso acompariar a
vuestros amigos a los medios de
formacion de las labores de san
Rafael y de san Gabriel... En una
palabra, Dios os llama a ser levadura
en medio de la masa. Lo importante
en vosotros, insisto, es la labor en
medio de las circunstancias
ordinarias y de los trabajos propios
de cada una y de cada uno.

V. Sacerdotes de la Prelatura



20. De entre los numerarios y
agregados surgen las vocaciones al
sacerdocio en la Obra, esenciales
como los laicos en la realidad
teoldgica y juridica de la Prelatura.
Esta llamada no es una coronacion
de la vocacion a la Obra, sino un
nuevo modo de vivirla, con «mas
obligacion que los demas de poner el
corazon en el suelo como una
alfombra, para que sus hermanos
pisen blando»"".

Junto a lo propio del ministerio
sacerdotal en la Iglesia —que tiene su
centro en la Eucaristia—, los
sacerdotes de la Prelatura se dedican
principalmente al servicio
ministerial de los demas fieles y a la
atencion sacerdotal de sus
actividades apostdlicas.
Concretamente, por la peculiar
mision pastoral de la Prelatura, se
ocupan sobre todo de la celebraciéon
de los sacramentos de la Eucaristia y
de la Penitencia, de la predicacion de



la Palabra de Dios, de la direccion
espiritual y de una extensa tarea de
formacion doctrinal.

El hecho de que los sacerdotes de la
Prelatura vivan, como los demas, el
espiritu de la Obra, implica un cierto
estilo sacerdotal: en su ministerio
reflejan necesariamente la
secularidad; respetan y promueven
con gran delicadeza la
responsabilidad y la iniciativa de los
fieles laicos; actian de manera
sobrenatural para acercar las
personas a Dios; fomentan en los
demas la libertad de espiritu, que es
amar; actuan con iniciativa para
tener un abundante trabajo
sacerdotal. Naturalmente, en la
medida de lo posible, también
colaboran en actividades de las
didcesis.

Al servicio de los demds

21. Al comienzo de una de sus cartas,
especialmente dirigida a sus hijos



sacerdotes, san Josemaria escribia:
«0s habéis ordenado, hijos mios
sacerdotes, para servir. Dejadme que
comience con el recuerdo de que
vuestra mision sacerdotal es una
mision de servicio. Os conozco, y sé
que esta palabra —servir- resume
vuestros afanes, vuestra vida toda, y
es vuestro orgullo y mi consuelo:
porque esa buena y sincera voluntad
que tenéis —como vuestros hermanos
laicos y vuestras hermanas- de estar
ocupados siempre en hacer el bien a
los demads, me da derecho a decir que
sois gaudium meum, et corona mea
(Flp 4, 1); mi gozo y mi corona»[32].

A los sacerdotes, el espiritu de
servicio os mueve a sentiros y a ser
en la practica uno mas entre vuestros
hermanos, conscientes de que en la
Obra hay «una sola clase, aunque
esté formada por clérigos y
laicos»[33]. Al mismo tiempo, con
vuestro ejemplo y vuestra palabra,
procuradis ser como despertadores de



los deseos de santidad en los demas e
instrumentos de unidad en la Obra.
Siendo siempre muy cercanos a
todos, procurad mantener un tono
humano adecuado, la gravedad
sacerdotal en el modo de
presentaros, en las conversaciones,
etc.

Hijos mios, si san Josemaria decia a
todos que «es de Cristo de quien
hemos de hablar, y no de nosotros
mismos»[34], los sacerdotes os
esforzais especialmente por no
brillar, por no ser protagonistas,
procurando que el protagonismo y el
brillo de vuestra vida sean los de
Jesucristo, y que brillen en todo caso
vuestras hermanas y vuestros
hermanos. Para esto, como sabéis
bien y procurdis vivir, es
especialmente necesaria vuestra
union con Dios, vuestra oracion y
sacrificio alegre, en unidad de vida.



VI. Sobre el celibato apostdlico de
los numerarios y agregados

22. La vocacion a la Obra en los
numerarios y agregados, y
numerarias y agregadas, comporta el
celibato apostolico, que es un don de
Dios y respuesta a ese don por
correspondencia de amor al Amor.
«Tened siempre presente que es el
Amor —el Amor de los amores- el
motivo de nuestro celibato»[35]. Por
esto, no hay que considerar el
celibato solo ni principalmente como
una opcion funcional, es decir, como
algo adecuado para dedicarnos mas a
la labor de la Obra o para poder ir de
un sitio a otro. Es verdad que el
celibato hace eso posible o lo facilita,
pero su motivo fundamental es el de
ser un particular don de
identificacion con la vida de Cristo.
«El celibato debe ser un testimonio
de fe: la fe en Dios se hace concreta
en esa forma de vida, que solo puede
tener sentido a partir de Dios.



Fundar la vida en él, renunciando al
matrimonio y a la familia, significa
acoger y experimentar a Dios como
realidad, para asi poderlo llevar a los
hombres»[36].

El celibato apostolico no nos separa
de los demas; pero al comportar un
compromiso de corazon indiviso
para Dios ha de notarse en un tenor
de vida entregada, analogo al de una
persona casada, que no se comporta
como si no tuviera ningun
compromiso de fidelidad a su
consorte.

La vocacion, vivida con radicalidad,
a veces choca con los estandares del
mundo. También aqui podemos
aplicar estas palabras mas generales
de san Josemaria: «“Y ¢en un
ambiente paganizado o pagano, al
chocar este ambiente con mi vida, no
parecera postiza mi naturalidad?”,
me preguntas. -Y te contesto:
Chocara sin duda, la vida tuya con la



de ellos; y ese contraste, por
confirmar con tus obras tu fe, es
precisamente la naturalidad que yo
te pido»[37].

Renovemos siempre de nuevo el
convencimiento de que el don del
celibato apostolico manifiesta una
predileccion divina, una llamada a
una especial identificacion con
Jesucristo, que comporta también,
incluso humanamente, pero sobre
todo sobrenaturalmente, mas
capacidad para querer a todo el
mundo. De ahi que el celibato, que
prescinde de la paternidad y de la
maternidad fisicas, haga posible una
maternidad o paternidad espirituales
mucho mas grandes. Pero, en
cualquier caso, estara de hecho mas
identificado con Cristo quien ame
mas al Sefior, ya sea célibe o casado,
pues también el matrimonio es un
«camino divino en la tierra»[38].



VII. La vocacion a la Obra como
supernumeraria y supernumerario

Es mucha gracia de Dios

23. La mayor parte de los fieles del
Opus Dei la formais los
supernumerarios, que procurais
santificar todas las facetas de vuestra
vida, y de modo especial la vida
matrimonial y familiar, puesto que
ordinariamente sois personas
casadas. En 1947, san Josemaria
escribia asi a sus hijos de Espafia,
contestando a unas consideraciones
que habia recibido sobre los
supernumerarios: «Lei las notas de
los supernumerarios. (...) En la
proxima semana te devolveré las
cuartillas, con alguna indicacion
concreta: de todas formas, adelanto
que no podremos perder de vista que
no se trata de la inscripcion de unos
sefiores en determinada asociacion
(...) ijEs mucha gracia de Dios ser
supernumerario!»[39]. Es Dios quien



da la gracia: mucha gracia, dice san
Josemaria; y una gracia grande: la de
la vocacion a la Obra. Para los
supernumerarios, esta vocacion
comporta una ayuda especial para
recorrer el propio camino de
santificacion: el marcado por el
bautismo y, en la mayor parte de los
casos, por la recepcion del
sacramento del matrimonio y la
formacion de una familia.

La llamada presupone una eleccion y
se dirige, como he escrito antes, a
una mision: ser y hacer el Opus Dei
en la Iglesia. En la Instruccion de San
Gabriel, refiriéndose a las
supernumerarias y a los
supernumerarios, escribe san
Josemaria: «Yo veo esta gran
seleccion actuante (...). Todos, cada
uno sabiéndose escogido por Dios,
para lograr su santidad personal en
medio del mundo, precisamente en
el lugar que en el mundo ocupa, con
una piedad solida e ilustrada, de cara



al cumplimiento gustoso —aunque
cueste— del deber de cada
momento»[40]. Por tanto, no veamos
nunca la vocacidon como un conjunto
de exigencias, de obligaciones —
aunque las tenga, légicamente- sino,
antes que nada, como una eleccion
de Dios, como un gran don de Dios.

El horizonte que da sentido a vuestra
mision es ser «una levadura que
divinice a los hombres vy, al hacerlos
divinos, los haga al mismo tiempo
verdaderamente humanos»[41].
Como Aquila y Priscila, que
acogieron a san Pablo en Corinto (cfr.
Hch 18,2) y que fueron quienes
anunciaron el Evangelio a Apoloy a
muchos mas (cfr. Hch 18,26; Rm 16,3;
1 Co 16,19); como tantos de aquellos
primeros cristianos que tenian una
vida tan normal como la de sus
contemporaneos y que, al mismo
tiempo, eran sal de la tierra y luz de
un mundo que estaba en tinieblas.



«Entre los supernumerarios, hay
toda la gama de las condiciones
sociales, de profesiones y de oficios.
Todas las circunstancias y las
situaciones de la vida son
santificadas por esos hijos mios —
hombres y mujeres—, que dentro de
su estado y de su situacion en el
mundo, se dedican a buscar la
perfeccion cristiana con plenitud de
vocacion»[42]. Fijaos en como insiste
nuestro Padre en la plenitud de
vocacion. Por lo que se refiere a la
variedad, es claro que se sigue del
hecho de que la Obra es un camino
de santificacion y apostolado en la
vida ordinaria; una vida ordinaria
que admite toda la variedad de lo
humano y honesto.

Matrimonio y familia

24. La vocacion en la Obra como
supernumerario se desarrolla en
primer lugar en el ambito familiar.
«Vuestro primer apostolado esta en



el hogar»[43]. San Josemaria tenia la
ilusion de que los hogares de los
supernumerarios y de las
supernumerarias fueran «luminosos
y alegres», «centros de irradiacion
del mensaje evangélico»[44]. Esta es
la herencia que dejais a la sociedad.
Por eso, también os escribia: «La
formacion que os da el Opus Dei os
lleva a valorar la belleza de la
familia, la obra sobrenatural que
significa la fundacion de un hogar, la
fuente de santificacion que se
esconde en los deberes
conyugales»[45].

Ademas, estdis llamados a influir
positivamente en otras familias. En
particular, ayudando a que su vida
familiar tenga un sentido cristiano y
preparando a la juventud para el
matrimonio, para que muchos
jovenes se ilusionen y estén en
condiciones de formar otros hogares
cristianos, de los que puedan surgir



también las numerosas vocaciones al
celibato apostodlico que Dios quiera.

También los solteros y los viudos -y,
naturalmente, los matrimonios sin
hijos- podéis ver en la familia un
primer apostolado, pues siempre
tendréis, de un modo u otro, un
ambiente familiar que cuidar.

Incidir cristianamente en el propio
entorno

25. San Josemaria veia en vosotros
una gran movilizacion de cristianos,
que irradia en su trabajo y en su
entorno social el amor de Cristo,
principalmente a través de su
apostolado de amistad y confidencia.
Y que, al hacerlo, contribuye también
a mejorar las estructuras propias de
la sociedad, haciéndolas cada vez
mas humanas y acordes con la vida
de hijos de Dios, tomando una parte
activa en la solucion de los
problemas de nuestro tiempo.
«Hacéis un apostolado fecundisimo,



cuando os esforzais por orientar con
sentido cristiano las profesiones, las
instituciones y las estructuras
humanas, en las que trabajais y os
moveéis»[46].

Es claro que la vocacion y la
consiguiente mision de las
supernumerarias y de los
supernumerarios no se limita a vivir
unas practicas de piedad, asistir a
unos medios de formacion y
participar en alguna actividad
apostolica, sino que abarca toda
vuestra vida, porque todo en vuestra
vida puede ser encuentro con Diosy
apostolado. Hacer el Opus Dei es
hacerlo en la propia vida y, por la
comunion de los santos, colaborar a
realizarlo en todo el mundo. O, como
nos recordaba en frase grafica
nuestro fundador, hacer el Opus Dei
siendo cada uno Opus Dei.

Sentir la Obra como propia os lleva a
tener un vivo interés por formaros,



para llevar a Cristo a los demas y dar
razon de vuestra fe. De hecho, «la
formacion que os da el Opus Dei es
flexible: se adapta, como el guante a
la mano, a vuestra situacion personal
y social. (...) Siendo en nosotros unico
el espiritu y unicos los medios
ascéticos, se pueden y se deben hacer
realidad en cada caso sin
rigideces»[47].

La flexibilidad que evita las rigideces
no significa que ser supernumerario
comporte una menor exigencia de
heroismo o de radicalidad en el
seguimiento de Jesucristo. Por eso,
conviene que no nos fijemos tanto en
la diversidad de circunstancias como
en la esencia misma de lo que en esas
circunstancias es llamada de Dios,
mision dada por Dios. En cualquier
situacion, de lo que se trata es de
estar con Jesucristo, de amar a
Jesucristo, de trabajar con Jesucristo
y de llevarlo a todas partes.



Cuando san Josemaria escribia que
«los supernumerarios se dedican
parcialmente al servicio de la
Obra»[48], se referia a la
disponibilidad material para las
labores apostolicas concretas, y no a
una parcialidad al hacer la Obra, ya
que esta tarea, insisto de nuevo, se
realiza con toda la vida. Por eso
escribe también nuestro Padre, al
hablar sobre la mision apostolica de
las supernumerarias y
supernumerarios: «No es este un
apostolado ejercido de manera
esporadica o eventual, sino
habitualmente y por vocacion,
tomandolo como el ideal de toda la
vida»[49].

Dios cuenta con que,
espontaneamente y con iniciativa, os
abrais en abanico y llevéis a todo tipo
de personas la alegria del Evangelio.
«En vuestra accion apostoélica habéis
de tener iniciativa, dentro del
margen amplisimo que sefiala



nuestro espiritu, para encontrar —en
cada lugar, en cada ambiente y en
cada tiempo- las actividades que
mejor se acomoden a las
circunstancias»[50].

Esta es la gran mision de mis hijas e
hijos supernumerarios, que no tiene
limites: «No debera haber ningun
pueblo, donde no irradie nuestro
espiritu algan supernumerario»[51].

VIII. La vocacion a la Obra como
agregado y supernumerario de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz

26. «Vosotros sois tan del Opus Dei
como yo», decia san Josemaria a los
sacerdotes y didconos, agregados y
supernumerarios, de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz, que no
estan incardinados en la Prelatura.

Naturalmente, la llamada a la
santidad en medio del mundo
incluye también a los sacerdotes



seculares incardinados en las
didcesis. La vocacion a la Obra es la
misma: la llamada divina a buscar la
santidad y ejercer el apostolado en
las circunstancias y en el
cumplimiento de los deberes propios
de cada uno, con el mismo espiritu y
los mismos medios ascéticos, y
formando parte de la familia del
Opus Dei.

La expresion juridica de la
pertenencia a la Obra es ciertamente
diversa en los fieles de la Prelatura y
en los socios de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz no
incardinados en la Prelatura. Sin
embargo, la diversidad de vinculo
juridico (respectivamente, de
jurisdiccion o asociativo) no quita
nada a la identidad de la llamada a
tender a la santidad con el mismo
espiritu y medios especificos del
Opus Dei.



Esta diferencia juridica permite que
la llamada a la Obra no os saque de
vuestro sitio, pues permanecéis
incardinados en vuestras respectivas
didcesis sin que cambie lo mas
minimo la relacion con vuestro
Obispo y los restantes sacerdotes.
Vuestra vocacion refuerza y facilita,
con los medios oportunos, el
cumplimiento fiel y generoso de los
compromisos sacerdotales y las
tareas ministeriales, haciéndoos mas
amable vuestro camino de santidad.
Ademas, os corresponde
especialmente la promocion de las
vocaciones sacerdotales, y estais
llamados a ser fermento de unidad
con los Obispos y de fraternidad
dentro del presbiterio de vuestra
didcesis.

iComo os animaba en este sentido
nuestro Padre! «Procurad
acompaifaros, también
humanamente. Tened un corazén de
carne, que de carne es el corazon con



el que amamos a Jesus y al Padre y al
Espiritu Santo. Si veis apurado a

alguno de vuestros hermanos, jid, id
a €1, no esperéis a que os llame!»[52].

Da alegria considerar que la
santificacion del trabajo —quicio de la
vida espiritual- para los socios de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
significa fundamentalmente
santificar la actividad sacerdotal. En
sus aspectos principales es ya
objetivamente una actividad sagrada;
pero, a la vez, como todo trabajo, es
lugar y medio de santificacion
personal y de apostolado.

27. Nos vamos acercando al
centenario de aquel 2 de octubre de
1928, en que Dios hizo ver la Obra a
san Josemaria. Desde entonces, en el
mundo y en la Iglesia —y, por tanto,
también en la Obra— ha habido y



sigue habiendo tantas alegrias y
tantas penas.

El 27 de marzo de 1975, haciendo
oracion mientras predicaba, nuestro
Padre rememoraba la relativamente
breve historia del Opus Dei: «Un
panorama inmenso: tantos dolores,
tantas alegrias. Y ahora, todo
alegrias, todo alegrias... Porque
tenemos la experiencia de que el
dolor es el martilleo del artista que
quiere hacer de cada uno, de esa
masa informe que somos, un
crucifijo, un Cristo, el alter Christus
que hemos de ser. Sefior, gracias por
todo. {Muchas gracias!»[53].

La belleza de la vocacion cristiana,
tal como el Sefior la ha concretado en
la Obra para cada una y cada uno,
nos ha de llenar de alegria: por un
lado, de una sana alegria humana
ante tantas personas y cosas buenas;
por otro, muy especialmente de esa
alegria sobrenatural que, como



aseguraba nuestro Padre, tiene
«raices en forma de Cruz». Nos llena
de gozo saber —considerémoslo de
nuevo- que «la Santa Cruz nos hara
perdurables, siempre con el mismo
espiritu del Evangelio, que traera el
apostolado de accion como fruto
sabroso de la oracion y del
sacrificio»[54].

Pedimos a la Virgen Santisima que
nos bendiga y nos recuerde
maternalmente que todos tenemos la
Obra en nuestras manos. Asi,
secundando el querer de Dios y
correspondiendo a su gracia, la
historia que comenzo el 2 de octubre
de 1928 continuard, a pesar de
nuestra debilidad y de nuestros
errores, hasta el fin de los tiempos:
seguiremos trabajando con alegria,
buscando poner a Cristo en la
cumbre de todas las actividades
humanas, para gloria de Dios.

Con todo carino os bendice



vuestro Padre

Roma, 28 de octubre de 2020

[1] Carta 9-I-1932, n. 9.

[2] Carta 12-XII-1952, n. 35.
[3] Carta 31-V-1954, n. 17.
[4] Carta 19-11I-1967, n. 93.
[5] Amigos de Dios, n. 146.

[6] Cfr. Santo Tomads de Aquino,
Comentario a la epistola a los
Romanos, cap. 8, lec. 3.

[7] Francisco, Enc. Fratelli tutti, n.
277.

[8] Conc. Vaticano II, Const. Lumen
gentium, n. 3.

[9] Forja, n. 69.



[10] Ibid., n. 835.

[11] Francisco, EX. Ap. Evangelii
gaudium, n. 121.

[12] Conversaciones, n. 19.
[13] Carta 31-V-1954, n. 34.
[14] Es Cristo que pasa, n. 74.
[15] Forja, n. 156.

[16] Carta 24-XII-1951, n. 137.
[17] Carta 25-1-1961, n. 11.

[18] Beato Alvaro del Portillo, nota
135 a la Instruccion sobre la obra de
San Miguel.

[19] Cfr. Mensaje, 20-VII-2020.
[20] Carta 29-1X-1957, n. 8.
[21] Ibid., n. 76.

[22] Javier Echevarria, Carta
pastoral, 28-XI-1995, n. 16.



[23] Instruccion para la obra de San
Gabriel, n. 113.

[24] Instruccion sobre el espiritu
sobrenatural de la Obra, n. 28.

[25] Meditacion, 28-1V-1963.

[26] San Juan Pablo II, Carta ap.
Mulieris dignitatem, n. 30.

[27] Conversaciones, n. 88.
[28] Carta 29-VII-1965, n. 11.
[29] Tertulia, 15-1X-1962.

[30] Carta 29-1X-1957, n. 13.
[31] Carta 8-VIII-1956, n. 7.
[32] Ibid., n. 1.

[33] Ibid., n. 5.

[34] Es Cristo que pasa, n. 163.

[35] Instruccion para la obra de San
Miguel, n. 84.



[36] Benedicto XVI, Discurso, 22-
XII-2006.

[37] Camino, n. 380.
[38] Conversaciones, n. 92.

[39] Carta al Consejo General del
Opus Dei, 18-XI1-1947.

[40] Instruccion para la obra de San
Gabriel, n. 9.

[41] Carta 9-I-1959, n. 7.

[42] Ibid., n. 10.

[43] Ibid., n. 53.

[44] Es Cristo que pasa, n. 30.
[45] Carta 9-1-1959, n. 53.
[46] Ibid., n. 17.

[47] Ibid., n. 33.

[48] Instruccion para la obra de San
Gabriel, n. 23.



[49] Ibid., n. 15.
[50] Carta 24-X-1942, n. 46.
[51] Carta 9-I-1959, n. 13.

[52] Notas de una reunion familiar
con sacerdotes, 26-X-1972, en Archivo
general de la Prelatura, seccion P04
1972, 11, p. 767.

[53] Palabras tomadas de su
predicacion, en Archivo general de la
Prelatura, seccion P01 1975, p. 809.

[54] Instruccion sobre el espiritu
sobrenatural de la Obra, n. 28.

Copyright © Prelatura Sanctee Crucis
et Operis Dei

(Prohibida toda divulgacion publica,
total o parcial, sin autorizacion
expresa del titular del titular del
copyright)



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/carta-
pastoral-28-octubre-2020-vocacion-
opus-dei/ (18/12/2025)


https://opusdei.org/es-uy/article/carta-pastoral-28-octubre-2020-vocacion-opus-dei/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-pastoral-28-octubre-2020-vocacion-opus-dei/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-pastoral-28-octubre-2020-vocacion-opus-dei/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-pastoral-28-octubre-2020-vocacion-opus-dei/

	Carta del Prelado (28 octubre 2020) | Vocación al Opus Dei

