
opusdei.org

Carta del Prelado
(noviembre 2009)

El año sacerdotal ayuda a
recordar que todos los
cristianos tienen que acercar,
con sus propias vidas, a
Jesucristo a los demás. Este es el
tema central de la carta
pastoral del Prelado del Opus
Dei.

06/11/2009

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Al comenzar el mes de noviembre
del Año sacerdotal, me gusta pensar
que está enmarcado por dos fiestas
litúrgicas en las que se pone de
relieve el carácter sacerdotal del
Pueblo de Dios: la solemnidad de
Todos los Santos y la de Cristo Rey.
En la primera, que celebramos hoy,
se muestra el sacerdocio de Cristo en
sus miembros, los cristianos; en la
segunda, el día 22, se manifiesta que
nuestra Cabeza, Jesucristo, es 
Sacerdote eterno y Rey del
universo[1], que con su venida
gloriosa al final de los tiempos
tomará posesión de su Reino y lo
entregará a Dios Padre[2].

Las dos solemnidades invitan a
reflexionar sobre la dignidad de la
vocación cristiana. San Pedro, en su
primera epístola, nos dice a los
bautizados las siguientes palabras: 
vosotros sois linaje escogido,
sacerdocio real, nación santa, pueblo
adquirido en propiedad, para que



pregonéis las maravillas de Aquel que
os llamó de las tinieblas a su
admirable luz: los que un tiempo no
erais pueblo, ahora sois pueblo de
Dios, los que antes no habíais
alcanzado misericordia, ahora habéis
alcanzado misericordia[3]. El
Príncipe de los Apóstoles afirma que
Dios, al hacernos hijos suyos por la
gracia del Espíritu Santo, nos ha
insertado en el nuevo Pueblo de Dios
—la Iglesia— al que se pertenece no
por la descendencia de la carne, sino
por la incorporación a Jesucristo. En
virtud de tan increíble elección,
gratuita e inmerecida —¡partícipes
del sacerdocio de Cristo!—, se nos
invita a anunciar las maravillas
divinas con el ejemplo, con la
palabra y con las obras.

Admiremos la bondad de Dios Padre
y démosle gracias. No se contentó
con enviar a su Hijo al mundo para
salvarnos, sino que ha querido que la
Redención llegue a todos los



hombres, hasta el fin de los tiempos,
sirviéndose de la Iglesia, que es
Cuerpo de Cristo y presencia salvífica
del Señor en el espacio y en el
tiempo. San Agustín afirmaba que
«así como llamamos cristianos a
todos [los bautizados], en virtud del
único crisma, así también llamamos
a todos sacerdotes, porque son
miembros del único Sacerdote»[4].
Nuestro Padre meditó mucho en este
don tan grande e impulsaba a que
todos tuviésemos los mismos
sentimientos de Cristo[5]; por eso
hemos de pensar: ¿hasta qué punto
me empeño en asimilar esta riqueza?

La llamada universal a la santidad y
al apostolado proviene, como de su
raíz, del carácter bautismal. El
sacerdocio común precede al
sacerdocio ministerial, y este último
se pone al servicio de aquel. Sin la
regeneración del Bautismo no podría
haber ministros sagrados, pues este
sacramento abre la puerta a todos los



demás; y sin sacerdocio ministerial,
mediante el que la Iglesia anuncia a
los hombres la doctrina de Cristo, los
incorpora a su vida con los
sacramentos —especialmente con la
Eucaristía— y los guía hacia el Cielo,
no podríamos progresar en el
camino de la santidad. «El sacerdocio
común de los fieles y el sacerdocio
ministerial o jerárquico, aunque
diferentes esencialmente y no sólo en
grado, se ordenan, sin embargo, el
uno al otro, pues ambos participan a
su manera del único sacerdocio de
Cristo»[6].

El Santo Cura de Ars expresaba con
viveza la necesidad del sacerdocio
ministerial. Benedicto XVI, en la
carta con motivo del Año sacerdotal,
recoge algunas expresiones del
santo: «Sin el sacerdote —señalaba—,
la muerte y la pasión de Nuestro
Señor no servirían de nada. El
sacerdote continúa la obra de la
redención sobre la tierra... ¿De que



nos serviría una casa llena de oro si
no hubiera nadie que nos abriera la
puerta? El sacerdote tiene la llave de
los tesoros del Cielo: él es quien abre
la puerta; es el administrador del
buen Dios; el administrador de sus
bienes... El sacerdote no es sacerdote
para sí mismo, sino para
vosotros»[7]. ¿Cómo rezamos a
diario, con auténtica fe, para que no
falten sacerdotes santos?
¿Suplicamos al Dueño de la mies,
como exigencia de nuestra condición
de cristianos, que envíe trabajadores
a su campo, en número suficiente
para atender las abundantes
necesidades del mundo entero?

Pero volvamos a la liturgia de hoy,
que subraya el carácter sacerdotal
del Pueblo de Dios. En una visión
impresionante, el Apocalipsis nos
muestra una gran multitud que nadie
podía contar, de todas las naciones,
tribus, pueblos y lenguas, de pie ante
el trono y ante el Cordero, vestidos



con túnicas blancas, y con palmas en
las manos, que gritaban con fuerte
voz: ¡la salvación viene de nuestro
Dios, que se sienta sobre el trono, y
del Cordero![8]. Esa muchedumbre
de personas que se postran en
adoración delante de la Santísima
Trinidad, en unión con los ángeles,
son los santos: unos conocidos, la
mayor parte desconocidos. Se ve ahí
al Pueblo de Dios en su etapa final,
que comprende los santos del
Antiguo Testamento, desde el justo
Abel y el fiel patriarca Abraham,
los del Nuevo Testamento, los
numerosos mártires del inicio del
cristianismo y los beatos y santos
de los siglos sucesivos, hasta los
testigos de Cristo de nuestro
tiempo. A todos los une la
voluntad de encarnar en su vida el
Evangelio, bajo el impulso del
eterno animador del Pueblo de
Dios, que es el Espíritu Santo[9].



Tanto el sacerdocio ministerial como
el sacerdocio común son para
santificar a los hombres. Los
ministros sagrados, configurados con
Cristo Cabeza de la Iglesia, lo
ejercitan predicando la Palabra de
Dios, administrando los sacramentos
y siendo pastores que guían a los
fieles hacia la vida eterna, como
instrumentos visibles del Sumo y
Eterno Sacerdote. Pero también los
fieles laicos, en virtud del sacerdocio
real, participan a su modo en ese
triple oficio de Cristo Sacerdote. San
Josemaría explicaba que todos los
cristianos, sin excepción, hemos sido
constituidos sacerdotes de nuestra
propia existencia, para ofrecer
víctimas espirituales, que sean
agradables a Dios por Jesucristo (1
Pe 2, 5), para realizar cada una de
nuestras acciones en espíritu de
obediencia a la voluntad de Dios,
perpetuando así la misión del Dios-
Hombre[10].



No se precisa ningún encargo
especial de la autoridad de la Iglesia,
para sentirse urgidos a participar en
la misión salvífica. Apóstol es el
cristiano que se siente injertado en
Cristo, identificado con Cristo, por
el Bautismo; habilitado para
luchar por Cristo, por la
Confirmación; llamado a servir a
Dios con su acción en el mundo,
por el sacerdocio común de los
fieles, que confiere una cierta
participación en el sacerdocio de
Cristo, que —siendo esencialmente
distinta de aquella que constituye
el sacerdocio ministerial—
capacita para tomar parte en el
culto de la Iglesia, y para ayudar a
los hombres en su camino hacia
Dios, con el testimonio de la
palabra y del ejemplo, con la
oración y con la expiación[11].
Detengámonos con frecuencia en lo
que significa esta condición del
cristiano, porque hemos de ser
portadores de Cristo a la humanidad,



y portadores de la humanidad a
Cristo.

En el curso del Año sacerdotal,
además de pedir por la santidad de
los sacerdotes, hemos de rezar por la
santidad de todo el pueblo cristiano.
Si hay familias que educan a los hijos
en el amor de Dios, con su ejemplo
de vida cristiana; si hay hombres y
mujeres que buscan seriamente a
Jesucristo en las circunstancias de la
existencia ordinaria, habrá muchos
jóvenes que se sentirán llamados por
el Señor al sacerdocio ministerial. En
estos meses se nos ofrece una nueva
ocasión para que todos tomemos más
conciencia de la vocación universal a
la santidad y al apostolado, y para
esmerarnos en seguir decididamente
esa llamada, sin medianías, sin
dejarnos dominar por los estados de
ánimo. ¿Cómo y hasta qué punto nos
influyen el cansancio, las
contradicciones, los fracasos?
¿Perdemos la paz fácilmente y no nos



refugiamos en Dios? ¿Consideramos
que la Cruz es fundamento y corona
de la Iglesia?

San Josemaría recibió especiales
luces divinas para enseñar cómo se
puede servir a la extensión del Reino
de Dios a través de las actividades
temporales. El mismo día de su
tránsito de este mundo, recordaba a
un grupo de mujeres, fieles del Opus
Dei, que también ellas —como todos
los cristianos— tenían alma
sacerdotal. Muchos años antes había
escrito: en todo y siempre hemos de
tener —tanto los sacerdotes como
los seglares— alma
verdaderamente sacerdotal y
mentalidad plenamente laical,
para que podamos entender y
ejercitar en nuestra vida personal
aquella libertad de que gozamos
en la esfera de la Iglesia y en las
cosas temporales,
considerándonos a un tiempo
ciudadanos de la ciudad de Dios



(cfr. Ef 2, 19) y de la ciudad de los
hombres[12].

El alma sacerdotal conduce a los
bautizados —insisto— a tener los
mismos sentimientos de Cristo, con
hambres de unirse cada día a Él en la
Santa Misa y a lo largo de la jornada.
El espíritu sacerdotal impulsa a
crecer en la ambición santa de servir,
con dedicación sincera y concreta
por el bien espiritual y material de
nuestros semejantes; anima a
cultivar un serio afán de almas, con
el deseo vehemente de ser
corredentores con Cristo, unidos a la
Virgen Santísima y filialmente
pegados al Romano Pontífice; mueve
a mostrarse dispuestos a reparar por
los pecados, los propios de cada uno
y los de los hombres todos... En
definitiva, a amar a Dios y al prójimo
sin decir nunca basta en el servicio
de la Iglesia y de las almas. San
Josemaría lo resumía así: con esa
alma sacerdotal, que pido al Señor



para todos vosotros, debéis
procurar que, en medio de las
ocupaciones ordinarias, vuestra
vida entera se convierta en una
continua alabanza a Dios: oración
y reparación constantes, petición y
sacrificio por todos los hombres. Y
todo esto, en íntima y asidua unión
con Cristo Jesús, en el Santo
Sacrificio del Altar[13].

En la Santa Misa adquieren nuestras
obras valor de eternidad. En esos
momentos, con vigorosa intensidad,
el cristiano se vuelve plenamente
consciente de su compromiso de
colaborar con Jesús en la
santificación de las realidades
humanas, mediante el ofrecimiento
de su vida y de toda su actividad.
«Altare Dei est cor nostrum»[14],
decía San Gregorio Magno; altar de
Dios es nuestro corazón. Hemos de 
servirle no sólo en el altar, sino en
el mundo entero, que es altar para
nosotros. Todas las obras de los



hombres se hacen como en un
altar, y cada uno de vosotros, en
esa unión de almas contemplativas
que es vuestra jornada, dice de
algún modo su misa, que dura
veinticuatro horas, en espera de la
misa siguiente, que durará otras
veinticuatro horas, y así hasta el
fin de nuestra vida[15].

Además, como manifestación de su
participación en el oficio profético de
Jesucristo, todos los fieles han de
esforzarse por comunicar a otros las
enseñanzas divinas. Ciertamente
caben muchas maneras de participar
en la misión evangelizadora de la
Iglesia; en cualquier caso, en la base
de cualquier labor apostólica se
encuentra siempre el mandato de
Jesús a todos los cristianos: id y haced
discípulos a todos los pueblos (...)
enseñándoles a guardar todo cuanto
os he mandado[16].



De igual modo, la participación en el
oficio real de Cristo alienta a los
cristianos a santificar las realidades
terrenas; los laicos, en concreto,
mediante su empeño por ordenar
según la Voluntad de Dios los asuntos
temporales[17], actuando en el
mundo a modo de fermento[18] para
poner a Cristo en la cumbre de todas
sus actividades. «El sacerdocio
común que hemos recibido en el
Bautismo —explicaba don Álvaro
siguiendo la doctrina de San
Josemaría— es real, regio (cfr. 1 Pe 2,
9), porque al ofrecer a Dios lo que
somos y tenemos, y al ofrecerle todas
las actividades humanas nobles
realizadas según el querer divino,
somos reino de Cristo y reinamos con
Él»[19].

Como parte de la misión específica
que Dios le había confiado, San
Josemaría enseñó que una
característica esencial del modo de
hacer presente el sacerdocio de



Cristo según el espíritu del Opus Dei,
tanto por parte de los ministros
sagrados como de los fieles laicos, es
la mentalidad laical propia de su
condición secular y de su situación
en el mundo. De este modo,
sacerdotes y seglares colaborarán en
el cumplimiento de la única misión
de la Iglesia, cada uno según los
dones recibidos, respetando la
situación específica de cada uno. Los
laicos ejercen su misión en el seno de
las estructuras temporales, tratando
de animarlas con el espíritu de
Cristo; los sacerdotes sirven a los
demás mediante la predicación de la
Palabra divina y la administración de
los sacramentos. Esto favorece, como
escribe San Josemaría, que los
clérigos no atropellen a los laicos,
ni los laicos a los clérigos; que no
haya clérigos que se quieran
entrometer en las cosas de los
laicos, ni laicos que se entrometan
en lo que es propio de los
clérigos[20].



El próximo 28 de noviembre se
cumple un nuevo aniversario de la
erección del Opus Dei en prelatura
personal. Demos gracias a Dios y
esforcémonos por difundir el
profundo significado teológico y
espiritual de la cooperación orgánica
de sacerdotes y seglares en el Opus
Dei, para participar en la misión de
la Iglesia; sobre todo, con el
testimonio de una vida cristiana
coherente, permaneciendo cada uno
—como dice el Apóstol— en la
vocación en que fue llamado[21]:
siendo sacerdotes o laicos al cien por
cien. De este modo serviremos con
eficacia a la Iglesia, como siempre
hemos procurado realizar; con más
motivo ahora que muchos confunden
el laicismo —que intenta arrojar a
Dios de las estructuras seculares—
con la laicidad; y fomentaremos el
sano espíritu laical, al que se ha
referido el Romano Pontífice en
varias ocasiones[22].



Dentro de unos días, el 7 de
noviembre, ordenaré diáconos a 32
fieles del Opus Dei. Roguemos al
Señor para que sean buenos y santos
ministros suyos, y prosigamos
rezando por la Persona e intenciones
del Romano Pontífice, por su
colaboradores, por los sacerdotes y
diáconos, por los candidatos al
sacerdocio del mundo entero.
Recordaremos también el día en que
la Virgen hizo la caricia a nuestro
Padre de que encontrara la "rosa" en
Rialp: acudamos a nuestra Madre
Santísima, para que nos consiga de
Dios la "rosa" perfumada de la
fidelidad. Contamos también con la
ayuda de todos los que nos han
precedido; en las semanas de este
mes hagamos más fuerte, con
nuestra oración y nuestros sufragios,
la unidad de la Iglesia triunfante,
purgante y militante.

Con todo cariño, os bendice



vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de noviembre de 2009

[1] Misal Romano, Solemnidad de
Nuestro Señor Jesucristo Rey del
universo, Prefacio.

[2] Cfr. 1 Cor 15, 24.

[3] 1 Pe 2, 9-10.

[4] San Agustín, La Ciudad de Dios
XX, 10 (CCL 48, 720).

[5] Cfr. Flp 2, 5.

[6] Concilio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 10.

[7] San Juan María Vianney; cit. por
Benedicto XVI en Carta a los
sacerdotes, 16-VI-2009.

[8] Ap 7, 9-10



[9] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad de Todos los Santos, 1-
XI-2006.

[10] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 96.

[11] Ibid., n. 120.

[12] San Josemaría, Carta 2-II-1945, n.
1.

[13] San Josemaría, Carta 28-III-1955,
n. 4.

[14] San Gregorio Magno, Moralia 25,
7, 15 (PL 76, 328).

[15] San Josemaría, Notas de una
meditación, 19-III-1968.

[16] Mt 28, 19-20.

[17] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 31.

[18] Cfr. Concilio Vaticano II, decr. 
Apostolicam actuositatem, n. 2.



[19] Mons. Álvaro del Portillo, Carta
pastoral, 9-I-1993, n. 11.

[20] San Josemaría, Carta 19-III-1954,
n. 21.

[21] 1 Cor 7, 20.

[22] Cfr. Benedicto XVI, Discursos del
18-V-2006 y del 11-VI-2007.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/carta-del-
prelado-noviembre-2009/ (13/12/2025)

https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-noviembre-2009/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-noviembre-2009/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-noviembre-2009/

	Carta del Prelado (noviembre 2009)

