
opusdei.org

Carta del Prelado
(julio 2009)

En la carta que dirige este mes
a los fieles de la Obra, Mons.
Javier Echevarría anima a
agradecer a Dios el don que
supone cada sacerdote, porque
"el sacerdocio es el amor del
Corazón de Jesús".

03/07/2009

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Reciente aún la fiesta de San
Josemaría, mi corazón y mi mente se



dirigen a nuestro Padre, y deseo
acudir a su intercesión con
continuada frecuencia y con mayor
intensidad. Al reflexionar en su
figura sacerdotal, en su respuesta
generosísima a lo que el Señor le
mostró el 2 de octubre de 1928,
descubrimos una vez más la inmensa
eficacia de un sacerdote santo.
¡Cuántas veces nos comentaba que
los sacerdotes no se salvan solos:
siempre van acompañados de una
cohorte de almas! De ahí la
necesidad de que los cristianos
recemos incansablemente por la
santidad de los ministros de Cristo,
para que, dándose de lleno al
ministerio recibido y siendo fieles a
su vocación, abran la vía del Cielo a
una muchedumbre inmensa.

Estas reflexiones acuden con
insistencia a mi pensamiento en
estas primeras semanas del Año
sacerdotal, inaugurado por el Papa el
pasado 19 de junio, solemnidad del



Sagrado Corazón de Jesús. Decía el
Romano Pontífice en su homilía que 
si es verdad que la invitación de
Jesús a “permanecer en su
amor” (cfr. Jn 15, 9) se dirige a todo
bautizado (...), esta invitación
resuena con mayor fuerza para
nosotros los sacerdotes; en
particular esta tarde, solemne
inicio del Año sacerdotal, que he
convocado con motivo del 150º
aniversario de la muerte del santo
Cura de Ars[1].

San Juan María Vianney es patrono y
modelo de los ministros sagrados,
por su inmenso amor a Dios y su
ardiente celo por la salvación de las
almas. He presenciado el cariño que
le manifestaba nuestro Padre,
cuando en alguna ocasión acudió a
venerarlo en Ars, para encomendarle
la santidad de los sacerdotes y las
relaciones del Opus Dei con los
Obispos diocesanos. Pidámosle eso



mismo todos nosotros, en los
próximos meses.

El Catecismo de la Iglesia Católica
recoge una expresión del Santo Cura
de Ars, que Benedicto XVI ha citado
estos días: «El sacerdocio es el amor
del Corazón de Jesús»[2]. ¡Qué gran
verdad se encierra en estas palabras!
Y exclama el Papa: ¿Cómo no
recordar con conmoción que el
don de nuestro ministerio
sacerdotal ha manado
directamente de este Corazón?
¿Cómo olvidar que nosotros, los
presbíteros, hemos sido
consagrados para servir humilde y
autorizadamente al sacerdocio
común de los fieles? Nuestra
misión es indispensable para la
Iglesia y para el mundo, que exige
fidelidad plena a Cristo y una
incesante unión con Él[3].

La llamada al sacerdocio es un don
especialísimo de Dios a la



humanidad, para hacer llegar los
frutos de la Redención a las almas en
todo tiempo y lugar. Nuestro Padre,
como es lógico, lo valoraba
enormemente. La expresión: 
Josemaría, sacerdote, adquiría en sus
labios y en su pluma una resonancia
especial. El sacerdocio es lo más
grande del mundo, decía. Nos
basta pensar tan sólo en lo que es
el milagro de hacer venir a Jesús
todos los días a la tierra. Nuestra
Madre del Cielo —¡cuánto la
hemos de amar: más que Ella sólo
Dios!— hizo bajar al Señor una
sola vez: fiat mihi secundum
verbum tuum!(Lc1, 38)[4].

Al mismo tiempo, como resulta
evidente —también por la misión
específica del Opus Dei—, nuestro
Fundador estimaba inmensamente la
vocación cristiana de los fieles laicos:
no en vano el Señor le había elegido
para abrir en el mundo la senda de la
Obra, camino de santificación en el



trabajo profesional y en el
cumplimiento de los deberes
ordinarios del cristiano[5]. Ya en los
años 30 del pasado siglo, cuando
apenas se mencionaba la llamada
universal a la santidad y al
apostolado —era algo muy
desconocido—, San Josemaría
mostraba a las personas que se
acercaban a su labor sacerdotal la
dignidad de la vocación cristiana y
les ayudaba a descubrir las riquezas
espirituales contenidas en el
Bautismo; entre otras, que todos los
cristianos, hombres y mujeres,
participan del único sacerdocio de
Cristo, que todos tienen un alma
sacerdotal; y que, por tanto, han de
aspirar con todas sus fuerzas —lo
mismo que los sacerdotes— a la
santidad y fomentar en sus
corazones el celo por la salvación de
las almas.

Éste fue su constante estribillo —
siempre con tonos nuevos de alma



enamorada— hasta el final de su
vida. El mismo día de su tránsito al
Cielo, en una reunión con sus hijas,
volvía a reafirmarlo: vosotras
tenéis alma sacerdotal, os diré
como siempre que vengo por aquí.
Vuestros hermanos seglares
también tienen alma sacerdotal.
Podéis y debéis ayudar con esa
alma sacerdotal; y con la gracia
del Señor y el sacerdocio
ministerial en nosotros, los
sacerdotes de la Obra, haremos
una labor eficaz[6].

En sus escritos y en sus encuentros
con los fieles de los lugares más
variados, San Josemaría explicaba
esta doctrina con ejemplos concretos
que impulsaban a poner en ejercicio
el sacerdocio común. Por ejemplo,
respondiendo a una pregunta que le
habían formulado sobre este tema,
en 1970, explicaba: participamos
todos del sacerdocio de Cristo. Y
no os enseño nada nuevo, porque



eso mismo lo escribe San Pedro
(cfr. 1 Pe2, 9). Tenéis todos el
sacerdocio real. Yo, además, por
ser sacerdote, tengo el sacerdocio
ministerial. Y ese sacerdocio real
nos hace ser gente santa, pueblo
escogido, pueblo de Dios. ¿Te vas
dando cuenta? Si tú eres del
pueblo de Dios y de la gente santa
que ha escogido Él, tendrás que ser
un defensor de los derechos de
Dios, y de los derechos de la
criatura humana. Serás bueno con
todos; cuando estés trabajando en
una cosa que te es poco grata, lo
harás por amor, por amor a
Jesucristo, porque ésa es la
voluntad suya. Y lo harás también
pensando en toda la humanidad.
Ahí tienes unas cuantas
consecuencias de ese sacerdocio
real del que San Pedro habló[7].

El Concilio Vaticano II, al tratar de las
relaciones entre el sacerdocio
ministerial y el sacerdocio común de



los fieles, afirma: «Aunque diferentes
esencialmente y no sólo en grado, se
ordenan, sin embargo, el uno al otro,
pues ambos participan a su manera
del único sacerdocio de Cristo. El
sacerdocio ministerial, por la
potestad sagrada de que goza, forma
y dirige al pueblo sacerdotal,
confecciona el sacrificio eucarístico
en la persona de Cristo y lo ofrece en
nombre de todo el pueblo de Dios.
Los fieles, en cambio, en virtud de su
sacerdocio real, concurren a la
ofrenda de la Eucaristía y lo ejercen
en la recepción de los sacramentos,
en la oración y acción de gracias,
mediante el testimonio de una vida
santa, en la abnegación y en la
caridad operante»[8].

Lo propio y específico de los
sacerdotes es servir a los fieles con su
ministerio, haciendo posible y
facilitándoles el ejercicio del
sacerdocio común recibido en el
Bautismo. De ahí la necesidad de que



los ministros de Cristo
correspondamos con todas nuestras
fuerzas al don tan grande que hemos
recibido. En este contexto se
encuadra el Año sacerdotal que
acaba de comenzar.

Para que la llamada a la santidad y al
apostolado cale a fondo en la vida de
los fieles laicos, y no se quede en
simples palabras, la tarea del
sacerdote resulta indispensable. Sólo
él es el maestro que proclama con
autoridad sagrada la Palabra de Dios.
Sólo el sacerdote puede administrar
el perdón divino en el sacramento de
la Penitencia y dirigir a las almas
como buen pastor por los caminos de
la vida eterna. Sólo el sacerdote ha
recibido el poder de consagrar el
Cuerpo y la Sangre de Cristo en la
Santa Misa, haciendo sus veces, de
manera que todos puedan entrar en
contacto personal y directo con el
Misterio pascual y recibir la Sagrada
Comunión, indispensable para



alimentar el caminar sobrenatural
de las almas.

Son motivos que nos deben mover a
rezar por el fiel ministerio de los
presbíteros. Se dice que los
sacerdotes cuentan con el pueblo que
se merecen, y que los fieles también
tienen los sacerdotes que se
merecen. Luego hemos de elevar
nuestra oración diaria, en auténtica
Comunión de los santos, por los
sacerdotes y por el pueblo. Hemos de
rogar al Señor, con nuestra lucha
diaria por la personal santidad,
pidiendo lo que repiten en América
latina: Señor, danos sacerdotes
santos. Esta oración será siempre
precisa y actual, con la idea clara de
que todos nos beneficiaremos al
implorar del Cielo la santidad del
clero. Esta responsabilidad diaria nos
afecta a todas y a todos. ¿Rezamos
así, a diario? ¿Invitamos a otros para
que se unan también a este ruego?



¡Con qué cariño afrontaba este deber
San Josemaría! Para impulsar a
quienes le escuchaban, sus palabras
eran convincentes y a la vez llenas de
urgencia, siempre movido por la fe
en la Comunión de los santos. No
conozco sacerdotes malos, decía. 
Sé que hay algunos débiles, flojos,
quizá cobardes. Pero malos, ¡no!
[9]. Y en otra ocasión: ¿Acaso no
será porque no les ayudáis
bastante? ¿Rezáis por los
sacerdotes? ¿Sabéis hacer lo que
hicieron los hijos buenos de Noé?
(...). Tened un poco de compasión,
de caridad. No murmuréis.
Perdonad, disculpad, rezad[10].

Hijas e hijos míos, alcemos al Cielo
nuestras plegarias —llenos de
confianza y de optimismo— por la
Iglesia, por la santidad de los
sacerdotes y del pueblo de Dios.
Roguemos que, en todas las naciones,
aumente el número de personas que
buscan a Cristo, que tratan a Cristo,



que se enamoran de Cristo. Aquellas
exhortaciones del Señor —la mies es
mucha, pero los obreros pocos.
Rogad, por tanto, al Señor de la mies
que envíe obreros a su mies[11]— son
siempre actuales. Lo subrayó
repetidamente nuestro Padre. En
una meditación predicada en 1964 se
expresaba del siguiente modo: 
cuando pensamos, hijos míos, en
las hambres de verdad que hay en
el mundo; en la nobleza de tantos
corazones que no tienen luz; en la
flaqueza mía y en la vuestra, y en
la de tantos que tenemos motivos
para estar deslumbrados por la
luz del Señor; cuando sentimos la
necesidad de sembrar la Buena
Nueva de Cristo, para que se
pueda hacer esa siega de vida, esa
siega de flor, nos acordamos —y es
cosa que hemos meditado muchas
veces— de aquel andar de Cristo
hambriento por los caminos de
Palestina (...). Pasó Jesús en día de
sábado junto a unos sembrados; y



teniendo hambre sus discípulos,
comenzaron a coger espigas y a
comer los granos(Mt12, 1).
También ellos, como nosotros
ahora, considerarían la necesidad
de difundir la Buena Nueva,
mientras andaban por un trigal
restregando entre las manos
aquellas espigas cuajadas y
comiendo los granos con hambre.
Messis quidem multa. La mies, la
muchedumbre de los hombres que
entonces había y de los que habían
de venir después, era mucha.
Messis quidem multa, operarii
autem pauci(Mt9, 37): la mies es
mucha pero los obreros son pocos.
¿No es esto lo que yo os digo tantas
veces, de mil formas diversas? (...).
Hay que acudir al Señor: rogate
ergo Dominum messis ut mittat
operarios in messem suam(Mt9,
38), rogad al Señor de la mies que
envíe obreros a su mies[12].



Hijas e hijos míos, caritas Christi
urget nos[13], nos urge el amor de
Jesucristo. Como a San Josemaría,
esta consideración de San Pablo ha
de llegarnos muy hondo. Dios
Omnipotente, Dador de todas las
gracias, está prendado de cada una y
de cada uno de nosotros.
Respondamos a tan grande gracia
con un enamoramiento que crezca
jornada tras jornada, convencidos de
que la llamada suya siempre es
nueva, ¡la mejor!, y hay que
corresponder con sinceridad y
constancia, con hambres de hacer
realidad en nuestra vida las palabras
de la Escritura: ecce ego, quia vocasti
me[14], aquí estoy, porque me has
llamado. Ser cristianos, ser hijos de
Dios, con conocimiento de estas
gracias y verdades, implica la
exigencia de una generosidad sin
límites. Sí, hemos de animar a todos
a que vivan lo que nuestro Padre
apunta en Camino: venid con
nosotros tras el Amor[15].



Por otro lado, Dios necesita muchos y
santos sacerdotes, para que pueda
haber muchos padres y madres de
familia, jóvenes y personas mayores,
gente de todas las condiciones, que se
tomen en serio la vocación a la
santidad y al apostolado recibida en
el Bautismo. En este sentido ha
glosado el Romano Pontífice: 
"Rogad, pues, al Dueño de la mies"
quiere decir también: no podemos
"producir" vocaciones; deben
venir de Dios. No podemos reclutar
personas, como sucede tal vez en
otras profesiones, por medio de
una propaganda bien pensada, por
decirlo así, mediante estrategias
adecuadas. La llamada, que parte
del Corazón de Dios, siempre debe
encontrar la senda que lleva al
corazón del hombre. Con todo,
precisamente para que llegue al
corazón de los hombres, también
hace falta nuestra colaboración.
Ciertamente, pedir eso al Dueño de
la mies significa ante todo orar por



esa intención, sacudir su Corazón,
diciéndole: "Hazlo, por favor.
Despierta a los hombres. Enciende
en ellos el entusiasmo y la alegría
por el Evangelio. Haz que
comprendan que éste es el tesoro
más valioso que cualquier otro, y
que quien lo descubre debe
transmitirlo"[16].

He visto tantas veces a nuestro Padre
consumido por el celo de las almas:
todo lo que hacía le parecía poco, e
iba a más, a no robar nada de gloria
a Dios y de servicio a las almas. ¿Nos
comportamos así? ¿Amamos a Dios
con un amor nuevo en cada jornada?
¿Enseñamos con nuestra conducta a
amar a Dios?

En este mes iré a Alemania, Puerto
Rico y México. Acompañadme en la
oración que pienso hacer ante la
Virgen de Guadalupe, bien unidos a
mis intenciones, como hicimos todos



con nuestro santo Fundador cuando
viajó a México en 1970.

El próximo día 7 recordaremos el
"aquí estoy" que dijo don Álvaro,
renovándolo cotidianamente.
Acudamos a su intercesión para que
nos consiga una fidelidad sin
quiebra.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Pamplona, 1 de julio de 2009.

[1] Benedicto XVI, Homilía en la
apertura del Año sacerdotal, 19-
VI-2009.

[2] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1589.

[3] Benedicto XVI, Homilía en la
apertura del Año sacerdotal, 19-
VI-2009.



[4] San Josemaría, Carta 8-VIII-1956,
n. 17.

[5] Oración a San Josemaría.

[6] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 26-VI-1975.

[7] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 21-V-1970.

[8] Concilio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 10.

[9] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 19-XI-1972.

[10] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 29-X-1972.

[11] Mt 9, 37-38.

[12] San Josemaría, Apuntes tomados
en una meditación, 26-III-1964.

[13] 2 Cor 5, 14.

[14] 1 Sam 3, 6.



[15] San Josemaría, Camino, n. 790.

[16] Benedicto XVI, Discurso en
Freising, 14-IX-2006.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/carta-del-
prelado-julio-2009/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-julio-2009/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-julio-2009/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-julio-2009/

	Carta del Prelado (julio 2009)

