
opusdei.org

Carta del Prelado
(Julio 2007)

Carta de Mons. Javier
Echevarría a los fieles del Opus
Dei. En el mes de julio, el
Prelado invita a meditar sobre
la vida ordinaria y ejemplar de
los primeros cristianos.

09/07/2007

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Como otros años, el pasado 26 de
junio se ha celebrado litúrgicamente
la fiesta de San Josemaría Escrivá de



Balaguer en numerosos lugares del
mundo entero. Cada día más, la
devoción a nuestro Padre es una
realidad que no conoce confines: ni
geográficos, ni lingüísticos, ni de
razas, ni de condición social.
Millones de personas acuden a su
intercesión en las necesidades
espirituales y materiales, y se
inspiran en su vida y en sus
enseñanzas para llevar a la práctica
las exigencias del Evangelio.

Su figura resulta actualísima y así
sucederá siempre, con la gracia de
Dios, para que muchos hombres y
mujeres descubran los caminos que
conducen a la Trinidad Santísima, a
través de todas las realidades
humanas nobles: la familia, el
trabajo, las relaciones sociales, etc.

El Señor desea que quienes nos
esforzamos a diario por
santificarnos, siguiendo el espíritu
del Opus Dei, nos empeñemos por



recorrer fielmente las sendas que
San Josemaría abrió con su docilidad
al querer divino. De este modo, con
el testimonio de nuestra lucha
interior —a veces victoriosa y otras
no, pero recomenzando siempre con
alegría—, y con nuestras palabras de
aliento, muchas otras personas se
animarán a emprender este camino
de santificación en el trabajo
profesional y en el cumplimiento de
los deberes ordinarios del
cristiano[1], que es la Obra.

Hoy os recuerdo algunas enseñanzas
de San Josemaría relacionadas con
los primeros cristianos, que
recibieron la doctrina evangélica
directamente de labios de los
Apóstoles o de sus inmediatos
colaboradores. Se fijaba en ellas y en
ellos como ejemplo de la forma con
la que hemos de afrontar nuestra
existencia en medio del mundo.
Precisamente ayer hemos vivido la
memoria litúrgica de los



protomártires romanos, hombres y
mujeres de la Urbe que dieron el
supremo testimonio de Cristo en la
Ciudad Eterna durante la
persecución de Nerón. Al introducir
su fiesta en el calendario universal,
la Iglesia decidió que se celebrara el
30 de junio, tras la solemnidad de los
Santos Apóstoles Pedro y Pablo, como
para subrayar su unión estrechísima
con quienes les habían transmitido la
doctrina santa de Jesucristo.

Para explicar la misión del Opus Dei,
San Josemaría recurría con
frecuencia a aquellos primeros
hermanos nuestros en la fe. Si se
quiere buscar alguna comparación
—decía—, la manera más fácil de
entender el Opus Dei es pensar en
la vida de los primeros cristianos.
Ellos vivían a fondo su vocación
cristiana; buscaban seriamente la
perfección a la que estaban
llamados por el hecho, sencillo y
sublime, del Bautismo. No se



distinguían exteriormente de los
demás ciudadanos[2]. De modo
semejante, añadía, los fieles del Opus
Dei son personas comunes;
desarrollan un trabajo corriente;
viven en medio del mundo como lo
que son: ciudadanos cristianos que
quieren responder cumplidamente
a las exigencias de su fe[3].

También me mueve a haceros estas
consideraciones el deseo de secundar
las enseñanzas del Papa, que en las
Audiencias de los miércoles —desde
hace ya algún tiempo— expone la
figura de los antiguos Padres y
escritores de la Iglesia. Sus palabras
nos pueden ayudar a conducirnos
como esas personas de los albores
del cristianismo. En el fondo, las
circunstancias en que ellos
testimoniaron su fe no se muestran
muy distintas de las nuestras.

Resalta un primer punto: la actitud
optimista, rebosante de confianza y



seguridad —¡de fe!—, con que se
relacionaron con el mundo pagano.
A la luz de las enseñanzas del Señor,
supieron discernir lo que había de
positivo en las costumbres sociales
de su época, y rechazaron lo que no
era compatible con la nueva visión
de la existencia que la doctrina de
Cristo les había comunicado.

El Papa hace notar, por ejemplo, que
San Justino —cristiano seglar,
maestro de filosofía en la Urbe—,
partiendo de la Sagrada Escritura,
ilustró ante todo el proyecto divino de
la creación y de la salvación que se
realiza en Jesucristo, el Logos, es
decir, el Verbo eterno, la Razón
eterna, la Razón creadora. Y subraya
cómo aquel antiguo Padre de la
Iglesia considera que todo hombre,
como criatura racional, participa del 
Logos, lleva en sí una "semilla" y
puede vislumbrar la verdad. Así, el
mismo Logos, que se reveló como
figura profética a los judíos en la Ley



antigua, también se manifestó
parcialmente, como en "semillas de
verdad", en la filosofía griega. Ahora
bien, concluye San Justino, puesto que
el cristianismo es la manifestación
histórica y personal del Logos en su
totalidad, "todo lo bello que ha sido
expresado por cualquier persona, nos
pertenece a nosotros, los
cristianos"[4].

En muchos países, los que nos
sabemos hijos de Dios nos hallamos
inmersos en una sociedad neopagana
y —no lo dudemos— tenemos
encomendada la estupenda misión
de reconducirla de nuevo a Dios. La
actitud apostólica de cada una y de
cada uno ha de seguir los pasos de
los que nos han precedido. Bien
asentados en la doctrina católica,
hemos de actuar sin complejos de
inferioridad en el seno de la sociedad
civil a la que por derecho propio
pertenecemos, y —sin arrogancia—
transformarla desde dentro actuando



como el fermento en la masa[5], para
el bien temporal y eterno de los
hombres.

Seamos, pues, optimistas y objetivos.
Aunque veamos deficiencias y
errores, abundan siempre muchas
actitudes positivas, realidades
buenas en las mujeres y en los
hombres con quienes nos
encontramos, y en el ambiente en el
que nos movemos. Al ocuparnos del
apostolado, hemos de descubrir esas
riquezas y apreciarlas, para conducir
a quienes tratamos hacia la Verdad.
Apoyándonos en esos puntos de
interés común, será más fácil acercar
las almas a Dios. Nuestro mejor
aliado para la nueva evangelización
de la sociedad —además del Ángel
Custodio de las personas que
tratamos— es precisamente ese poso
divino que se encuentra siempre en
cada criatura humana —aunque a
veces lo ignore—, también entre



quienes se hallan más alejados de
Dios.

Llenémonos de ánimo, y tratemos de
contagiarlo a otros que quizá se
quedan desalentados ante las
situaciones de decadencia moral y
espiritual que surgen en tantas
partes. En las conversaciones
personales con amigos y
compañeros, así como en las
intervenciones más o menos públicas
que nos corresponda llevar a cabo,
vayamos pertrechados con las "alas"
de la fe y de la razón, como repite
incansablemente el Papa[6], sin
separar una de otra. Así
contrarrestaremos el relativismo
ambiental, manifestación de la
carencia de fe y de la falta de
confianza en la razón.

Y, recordando también al amadísimo
Juan Pablo II, pongamos por obra su
consejo: «¡No tengáis miedo! ¡Abrid,
abrid de par en par, las puertas a



Cristo! A su salvadora potestad abrid
los confines de los Estados, los
sistemas económicos al igual que los
políticos, los amplios campos de
cultura, de civilización, de desarrollo.
¡No tengáis miedo! Cristo sabe lo que
hay dentro del hombre. ¡Sólo Él lo
sabe!»[7]. Lo hemos de cumplir,
primero, en nosotros mismos,
permitiendo al Señor que entre en
nuestras almas y señoree en ellas; y
también en quienes tratamos,
acompañándolos para que lleguen al
convencimiento de que Jesús es el
mejor Amigo.

Para eso, resulta imprescindible que
mejoremos constantemente nuestra
formación teológica, que ahondemos
—en la medida de las necesidades y
de las circunstancias de cada uno—
en los temas presentes en la opinión
pública relacionados con los aspectos
fundamentales de la Revelación.



Analizando las enseñanzas de los
Santos Padres, el Papa se detiene en
otro punto de gran importancia en
los momentos actuales. Afirma que el
gran error de las antiguas religiones
paganas consistió en no atenerse a
los caminos trazados por la Sabiduría
divina en el fondo de las almas. Por
eso, el ocaso de la religión pagana
resultaba inevitable: era la
consecuencia lógica del alejamiento
de la religión de la verdad del ser, al
reducirse a un conjunto artificial de
ceremonias, convenciones y
costumbres[8]. Los antiguos Padres y
escritores cristianos, en cambio,
optaron por la verdad del ser contra
el mito de la costumbre[9].
Tertuliano, como recuerda el Papa,
escribía: «Dominus noster Christus
veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit»[10]; Cristo Nuestro
Señor afirmó que Él era la Verdad, no
la costumbre. Y Benedicto XVI
comenta que, a este respecto,
conviene observar que el término 



consuetudo, que utiliza Tertuliano
para referirse a la religión pagana, en
los idiomas modernos se puede
traducir con las expresiones "moda
cultural", "moda del momento"[11].

También ahora es seguro el fracaso
de quienes prescinden de Dios. A
pesar de la aparente victoria del
relativismo en algunos lugares, este
modo de pensar y de vivir acabará
derrumbándose como un castillo de
naipes, por no estar anclado en la
verdad de Dios Creador y Providente
que dirige las vías de la historia.

Los cristianos nos sabemos más
libres que nadie, porque no nos
dejamos arrastrar por las tendencias
del momento. La Iglesia desea que
sus hijos sean ciudadanos católicos
responsables y consecuentes, de
forma que el cerebro y el corazón
de cada uno de nosotros no vayan
dispares, cada uno por su lado,
sino concordes y firmes, para



hacer en todo momento lo que se
ve con claridad que hay que hacer,
sin dejarse arrastrar —por falta de
personalidad y de lealtad a la
conciencia— por tendencias o
modas pasajeras: para que no
seamos ya niños que fluctúan y se
dejan llevar de todo viento de
doctrina por la falsedad de los
hombres, que para engañar,
emplean astutamente los artificios
del error (Ef 4, 14)[12].

Al principio de estas líneas os
mencionaba que la devoción a San
Josemaría sigue difundiéndose por el
mundo. Hace pocos días —y no son
los únicos ejemplos muy recientes—,
se descubrió en Reggio Calabria una
lápida conmemorativa de los sesenta
años del paso de nuestro Padre por
esa ciudad; y se dio su nombre a una
calle en Fiuggi. Y hoy, 1 de julio, se
dedica a San Josemaría una iglesia
parroquial en Valencia; ésta es la
razón de que haya fechado aquí esta



carta, pues me encuentro en esta
ciudad invitado por el queridísimo
amigo y hermano en el episcopado,
Mons. García Gasco, para participar
en la ceremonia litúrgica. Uníos a mi
acción de gracias y sigamos
trabajando, cada uno en su sitio, para
que este espíritu de Dios llegue a
nuevos ambientes y a nuevas
personas.

Me da mucha alegría comunicaros
que desde el pasado 26 de junio están
ya en Moscú los hermanos vuestros
que comienzan la labor estable de la
Obra en Rusia. Vamos a
acompañarlos de cerca con nuestra
oración, en estos primeros momentos
y siempre; y preparemos la futura
expansión.

Al ver las cartas de todas y de todos,
con motivo de mi cumpleaños, me he
llenado de vergüenza y de alegría; os
lo he agradecido a cada una, a cada



uno. Como decía nuestro Padre, 
preguntádselo a Él, si lo dudáis.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Valencia, 1 de julio de 2007.

[1] Oración para la devoción a San
Josemaría.

[2] San Josemaría, Conversaciones, n.
24.

[3] Ibid.

[4] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 21-III-2007. La cita
de San Justino es de la Apología II,
XIII, 4.

[5] Cfr. Mt 13, 33.

[6] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 18-IV-2007.



[7] Juan Pablo II, Homilía en el
comienzo de pontificado, 22-X-1978.

[8] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 21-III-2007.

[9] Ibid.

[10] Tertuliano, Sobre el velo de las
vírgenes I, 1.

[11] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 21-III-2007.

[12] San Josemaría, Carta 6-V-1945, n.
35.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/carta-del-
prelado-julio-2007/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-julio-2007/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-julio-2007/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-julio-2007/

	Carta del Prelado (Julio 2007)

