
opusdei.org

Carta del Prelado
(Diciembre 2014)

El pensamiento de la segunda
venida de Cristo es fuente de
esperanza para los cristianos.
Diciembre es un mes para
prepararse también al recuerdo
de su primera venida a la tierra,
en la Navidad.

04/12/2014

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Comenzamos un nuevo año litúrgico,
en el que esperamos tantas gracias



de Dios, continuación de las muchas
que nos ha regalado en los meses
pasados, ¡y siempre! El centenario
del nacimiento de don Álvaro y su
beatificación, han marcado a fondo
este año 2014 que está a punto de
concluir. Aumentemos a diario
nuestros deseos de ser muy fieles al
camino para alcanzar la felicidad, y
también el afán de convertirnos
cotidianamente para identificarnos
más con Jesucristo. Qué buen
momento para repetir con frecuencia
y profundo convencimiento esas
palabras: Gracias, perdón, ayúdame
más. Incrementemos en las próximas
semanas las acciones de gracias, a la
vez que recurrimos con mayor
confianza a la misericordia divina,
pidiendo indulgencia por nuestros
pecados y por los de toda la
humanidad. Y no dejemos de seguir
impetrando la protección del Cielo
para la Iglesia, para esta partecica de
la Iglesia que es la Obra, para cada



uno de nosotros, para el mundo
entero.

En las primeras semanas de
Adviento, la liturgia nos invita a
considerar la venida de Cristo al final
de los tiempos. San Pablo, en
apretado resumen, enumera las
realidades últimas que acaecerán
con la venida gloriosa de Nuestro
Señor. Porque así como en Adán
todos mueren, así también en Cristo
todos serán vivificados. Pero cada uno
en su propio orden: como primer
fruto, Cristo; luego, con su venida, los
que son de Cristo. Después llegará el
fin, cuando entregue el Reino a Dios
Padre, cuando haya aniquilado todo
principado, toda potestad y poder (...).
Y cuando le hayan sido sometidas
todas las cosas, entonces también el
mismo Hijo se someterá a quien a Él
sometió todo, para que Dios sea todo
en todas las cosas[1].



La meditación de esta verdad de
nuestra fe nos colmará de esperanza,
de fortaleza y de consuelo,
precisamente cuando
experimentemos los límites de
nuestra actual condición humana,
desde la enfermedad y la misma
muerte, hasta las contrariedades del
peregrinar terreno o nuestras
miserias personales y las de todos los
hombres y mujeres. No faltarán las
aparentes victorias del mal en esta
tierra —¡sólo aparentes!—, que no
nos pueden desanimar si nos
anclamos firmemente en la
esperanza teologal. Dios, que es justo
y misericordioso, no se olvida de sus
hijos, aunque dilate los premios y
castigos.

Hace pocas semanas, en el Oficio
divino, leíamos los sacerdotes unas
palabras de san Agustín.
Comentando esta verdad de nuestra
fe, escribe: «¿Acaso no ha de venir
más tarde el Señor, cuando



prorrumpirán en llanto todos los
pueblos de la tierra? Primero vino en
la persona de sus predicadores, y
llenó todo el orbe de la tierra. No
pongamos resistencia a su primera
venida, y no temeremos la
segunda»[2]. El consejo del santo
obispo de Hipona se mantiene
siempre actual. Los cristianos, dice,
han de «servirse de este mundo, no
servir al mundo. ¿Qué significa esto?
Que los que tienen han de vivir como
si no tuvieran, según las palabras del
Apóstol (...). El que se ve libre de
preocupaciones espera seguro la
venida de su Señor. En efecto, ¿qué
clase de amor a Cristo es el de aquel
que teme su venida? ¿No nos da
vergüenza, hermanos? Lo amamos y,
sin embargo, tememos su venida.

»¿De verdad lo amamos? ¿No será
más bien que amamos nuestros
pecados? Odiemos el pecado, y
amemos al que ha de venir a castigar
el pecado. Él vendrá, lo queramos o



no; el hecho de que no venga ahora
no significa que no haya de venir
más tarde. Vendrá, y no sabemos
cuando; pero, si nos halla
preparados, en nada nos perjudica
esta ignorancia»[3].

El retorno de Cristo no debe causar
miedo o preocupación al hombre o a
la mujer de fe. Al contrario, ha de
constituir un acicate para realizar
obras buenas, de ordinario sin
llamar la atención. Basta ser y
conducirse como cristianos, a toda
hora, para colaborar con Él en la
extensión de su reino, que ahora
crece de manera oculta, hasta que se
manifieste en su plenitud al final de
los tiempos. Nos lo recordaba con
frecuencia san Josemaría. Tenemos
una gran tarea por delante. No
cabe la actitud de permanecer
pasivos, porque el Señor nos
declaró expresamente: negociad,
mientras vengo(Lc19, 13). Mientras
esperamos el retorno del Señor (...)



no podemos estar cruzados de
brazos. La extensión del Reino de
Dios no es sólo tarea oficial de los
miembros de la Iglesia que
representan a Cristo, porque han
recibido de Él los poderes
sagrados. Vos autem estis corpus
Christi(1 Cor12, 27), vosotros
también sois cuerpo de Cristo, nos
señala el Apóstol, con el mandato
concreto de negociar hasta el
fin[4].

Quizá pase por nuestra mente la idea
de que poseemos pocos talentos,
escasas cualidades, o de que la tarea
que desarrollamos es monótona, con
poca incidencia sobre los asuntos de
las almas y del mundo; una reflexión
que formulaba nuestro Padre cuando
se encontraba refugiado en una sede
diplomática durante la persecución
religiosa en España. Privado de la
posibilidad de ejercer libremente el
ministerio sacerdotal, reducido —
cabría decir— a una inactividad



exterior casi absoluta, en compañía
de un pequeño grupo de fieles de la
Obra, los alertaba así: ¡Mi vida es
ahora tan monótona! ¿Cómo
conseguiré que fructifiquen los
dones de Dios en este forzoso
descanso, en esta oscuridad en la
que me encuentro? No olvides que
puedes ser como los volcanes
cubiertos de nieve, que hacen
contrastar con el hielo de fuera el
fuego que devora sus entrañas.
Por fuera, sí, te podrá cubrir el
hielo de la monotonía, de la
oscuridad; parecerás
exteriormente como atado. Pero,
por dentro, no cesará de
abrasarte el fuego, ni te cansarás
de compensar la carencia de
acción externa, con una actividad
interior muy intensa. Pensando en
mí y en todos nuestros hermanos,
¡qué fecunda se tornará la
inactividad nuestra! De nuestra
labor en apariencia tan pobre



surgirá, a través de los siglos, un
edificio maravilloso[5].

Nos lo recordaba también el Papa
Francisco hace pocos días: estamos
llamados a ser santos
precisamente viviendo con amor y
ofreciendo el propio testimonio
cristiano en las ocupaciones de
cada día (...). En tu casa, por la
calle, en el trabajo, en la iglesia, en
ese momento y en tu estado de
vida, se abrió el camino hacia la
santidad. No os desalentéis al ir
por esta senda. Es precisamente
Dios quien nos da la gracia. Sólo
esto pide el Señor: que estemos en
comunión con Él y al servicio de
los hermanos[6].

Hijas e hijos míos, saquemos también
nosotros consecuencias personales
de esta realidad. Desde la cama de un
hospital, en las tareas domésticas de
la propia casa, en medio del trabajo
más absorbente, en el silencio de un



laboratorio o de los campos, en
cualquier lugar, con el espíritu del
Opus Dei, si unimos todo eso a
Nuestro Señor, estamos colaborando
activamente con Él en la extensión
de su reino en la tierra, y preparando
ese advenimiento glorioso que nos
colmará de felicidad.

En los últimos meses, os he
recordado con frecuencia que
tenemos ya en el Cielo a una inmensa
muchedumbre de bienaventurados
de la Obra, que habitan en la gloria.
Con todos estamos íntimamente
unidos por la Comunión de los
santos. Ellos y ellas fortalecen
nuestra debilidad, hacen eco a
nuestras peticiones, nos ayudan de
tantos modos. El Papa Benedicto XVI
recordaba algo que la revelación nos
enseña: «De la vuelta definitiva de
Cristo (...) se nos ha dicho que no
vendrá Él solo, sino juntamente con
todos sus santos»[7].



¡Qué alegría pensar que, entre esa
multitud de santos que acompañan a
Cristo en el Cielo y que descenderán
con Él en cortejo glorioso, se
encuentran tantas y tantos a quienes
tratamos en la tierra! Por la
misericordia de Dios, ahí estaremos
también cada una y cada uno de
nosotros, si somos fieles a nuestra
llamada. «Así, cada santo que entra
en la historia —proseguía Benedicto
XVI— constituye ya una pequeña
porción de la vuelta de Cristo, de su
nuevo ingreso en el tiempo, que nos
muestra la imagen de un modo
nuevo y nos da la seguridad de su
presencia. Jesucristo no pertenece al
pasado y no está confinado a un
futuro lejano, cuya llegada no
tenemos ni siquiera la valentía de
pedir. Él llega con una gran
procesión de santos. Juntamente con
sus santos ya está siempre en camino
hacia nosotros, hacia nuestro
hoy»[8].



El Adviento nos prepara también
para recibir espiritualmente a
Jesucristo en la Navidad, cuando
recordamos su nacimiento según la
carne. A esto nos invita la liturgia
especialmente a partir del 17 de
diciembre. Siempre se nos presenta
el tiempo de encontrarse con Jesús
que acude a menudo a nuestra alma,
sobre todo en la Comunión de cada
día y, espiritualmente, en tantos
otros momentos. Este encuentro se
produce muy especialmente en el
clima espiritual del Adviento, que
cobra más intensidad conforme nos
acercamos a la Navidad.

El Papa Francisco nos invita a
reflexionar sobre el nacimiento de
Jesús, fiesta de la confianza y de la
esperanza, que supera la
incertidumbre y el pesimismo. Y la
razón de nuestra esperanza es
ésta: Dios está con nosotros y Dios
se fía aún de nosotros. Pero pensad
bien en esto: Dios está con



nosotros y Dios se fía aún de
nosotros (...). Viene a habitar con
los hombres, elige la tierra como
morada suya para estar junto al
hombre y hacerse encontrar allí
donde el hombre pasa sus días en
la alegría y en el dolor. Por lo
tanto, la tierra ya no es sólo un
"valle de lágrimas", sino el lugar
donde Dios mismo puso su tienda,
es el lugar del encuentro de Dios
con el hombre, de la solidaridad de
Dios con los hombres[9].

Este tiempo litúrgico que acabamos
de iniciar, preparándonos para la
Navidad, nos coloca ante el misterio
de la encarnación del Hijo de Dios,
ante el benévolo designio[10] con el
que Dios Padre desea atraernos a Sí,
en su Hijo, por el Espíritu Santo, para
que lleguemos a la plena comunión
de alegría y de paz con Él. Alejemos
el pesimismo, si alguna vez se
presenta, al contemplar que, en
ocasiones, el mal parece triunfar



sobre el bien, tanto dentro de
nosotros mismos como en la
sociedad. «El Adviento nos invita una
vez más, en medio de tantas
dificultades, a renovar la certeza de
que Dios está presente: Él ha entrado
en el mundo, haciéndose hombre
como nosotros, para llevar a plenitud
su plan de amor. Y Dios pide que
también nosotros nos convirtamos
en signo de su acción en el mundo. A
través de nuestra fe, nuestra
esperanza, nuestra caridad, Él quiere
entrar en el mundo siempre de
nuevo y quiere hacer resplandecer
siempre de nuevo su luz en nuestra
noche»[11].

La venida gloriosa de Cristo pondrá
fin a todas las injusticias y pecados,
pero consideremos seriamente que
ya ahora el Señor nos convoca para
que le ayudemos a transmitir a otras
almas los frutos de la redención.
Millones de gentes, sin saberlo,
aguardan la manifestación de los



hijos de Dios[12]: de ti, de mí, de
tantos hombres y mujeres de buena
voluntad. Con nuestras obras y
nuestras palabras hemos de
mostrarles que el mundo en el que
nos desenvolvemos, con todos sus
problemas y contradicciones, no se
reduce a un lugar inhóspito al que
hemos sido arrojados por un destino
impersonal y ciego, sino que es el
sitio del encuentro gozoso con Dios,
todo misericordia, que ha enviado a
su Hijo al mundo, y que asiste a la
Iglesia mediante la presencia
siempre actual del Espíritu Santo.

En los días que se acercan,
poblaciones de casi todos los países
se desean paz y felicidad. Asumamos
una vez más el cántico que resonó en
la primera Navidad: gloria a Dios en
las alturas y paz en la tierra a los
hombres en los que Él se
complace[13]. Entonces lo entonaron
los ángeles, ahora nos corresponde a
nosotros, los cristianos, cantarlo con



el buen ejemplo y con nuestras
palabras de misericordia y de
perdón, con nuestro apostolado
constante.

Pidamos a Dios que la violencia sea
vencida con la fuerza del amor, en
todos los órdenes de la existencia.
Que los deseos de bondad y de amor
que la gente se intercambia en estos
días penetren realmente en todos los
ambientes de la vida cotidiana. Un
ruego que elevamos al Cielo
acudiendo a la mediación materna
de María Santísima, recurriendo
también a la intercesión de san José,
de san Josemaría y de todos los
santos. A ellos y a todos vosotros os
pido que os unáis a mi incesante
oración por la Iglesia y el Papa, por la
Obra y cada uno de sus fieles y
cooperadores, por el mundo entero.

Deseo haceros partícipes de mi gozo,
cuando en la catedral de Moscú
celebré una Misa solemne en honor



del beato Álvaro del Portillo. Otra
manifestación de agradecimiento a la
Trinidad, que se ha unido a las
muchas Misas de acción de gracias
que han tenido lugar en ciudades de
los cinco continentes.

Quiero terminar impulsándoos a
saborear el Christus natus est nobis
de la liturgia: Cristo ha nacido para
nosotros. ¡Cuánto nos ama Dios, que
quiere que vivamos continuamente
en Él! Pedid a la Sagrada Familia por
mis intenciones.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de diciembre de 2014.

[1] 1 Cor 15, 22-28.



[2] San Agustín, Enarraciones sobre
los salmos, 95, 14-15 (CCL 39,
1351-1353).

[3] Ibid.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 121.

[5] San Josemaría, Notas de una
meditación, 6-VII-1937 ("Crecer para
adentro", p. 189).

[6] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 19-XI-2014.

[7] Benedicto XVI, Discurso, 21-
XII-2007.

[8] Ibid.

[9] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 18-XII-2013.

[10] Ef 1, 9.

[11] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 5-XII-2012.



[12] Cfr. Rm 8, 19.

[13] Lc 2, 14.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/carta-del-
prelado-diciembre-2014/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-diciembre-2014/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-diciembre-2014/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-diciembre-2014/

	Carta del Prelado (Diciembre 2014)

