
opusdei.org

Carta del Prelado
(abril 2010)

En su carta de abril, Mons.
Javier Echevarría invita a
considerar la idea de que "con
su humillación y su posterior
exaltación, el Señor nos ha
trazado el sendero por el que
deben discurrir nuestros pasos
en la existencia cotidiana".

11/04/2010

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Ayer, 31 de marzo, se cumplieron
setenta y cinco años del día en el que
nuestro Padre celebró por vez
primera la Misa y dejó reservado el
Santísimo Sacramento en la
Residencia de Ferraz. Y mañana, 2 de
abril, habrán transcurrido cinco años
del fallecimiento de Juan Pablo II.
Dos aniversarios muy diferentes
entre sí, que, sin embargo, causan un
eco especial en nuestros corazones.
Los dos caen este año en plena
Semana Santa. Nos invitan a recorrer
la senda de la vocación cristiana en
unión estrecha con Jesucristo,
realmente presente en la Sagrada
Eucaristía, acompañándole de cerca
en su Pasión redentora.

Con frecuencia venía a la mente de
nuestro Padre que, después de
quedarse el Señor en el sagrario del
Centro, la labor apostólica
experimentó un gran crecimiento.
Apenas pasado ese día, sin
desaparecer las dificultades —que



encontraremos siempre, porque por
ese camino anduvo Nuestro Señor—,
la cosecha comenzó a manifestarse
con más abundancia. Nuestro Padre
lo consignó por escrito en una carta
al Vicario General de la Diócesis de
Madrid-Alcalá: «Desde que tenemos a
Jesús en el Sagrario de esta Casa, se
nota extraordinariamente: venir Él, y
aumentar la extensión y la
intensidad de nuestro trabajo»[1].

Todos conservamos en la mente que
la muerte de Juan Pablo II produjo
una sacudida espiritual en multitud
de personas y dejó frutos
innumerables. Estuvo precedida de
años, meses y semanas en los que ese
gran Pontífice ofreció —con su
predicación y con su ejemplo, con su
larga enfermedad, con su vida
entregada y con su muerte— un
testimonio maravilloso de cómo hay
que seguir a Cristo. Seguramente
recordamos la determinación con
que agarraba la Santa Cruz, mientras



seguía por televisión el Viacrucis del
Viernes Santo, en el que no pudo
estar presente.

Estos y otros recuerdos nos pueden
ayudar a meternos con más
profundidad en las escenas de la
Semana Santa. La liturgia del Triduo
sacro, que comienza esta noche con
la Misa in Cena Domini y concluye
con la Vigilia Pascual, rememora
elocuentemente el modo que Dios ha
elegido para redimirnos. Pidamos al
Señor gracia abundante para
comprender con más profundidad el
don inmenso, verdaderamente
inestimable, que ha hecho a la
humanidad mediante su sacrificio en
la Cruz. ¿Qué te has propuesto para
no dejar solo a Jesucristo? ¿Cómo le
ruegas que te haga alma
generosamente penitente? ¿Pones los
medios para que no se produzca
aquella desbandada que sucedió a
los Apóstoles?



Comentando el himno de la epístola
a los Filipenses, que describe el
anonadamiento de Dios para
salvarnos[2], Benedicto XVI explica
que «el Apóstol recorre, de un modo
tan esencial como eficaz, todo el
misterio de la historia de la salvación
aludiendo a la soberbia de Adán que,
aunque no era Dios, quería ser como
Dios. Y a esta soberbia del primer
hombre, que todos sentimos un poco
en nuestro ser, contrapone la
humildad del verdadero Hijo de Dios
que, al hacerse hombre, no dudó en
tomar sobre sí todas las debilidades
del ser humano, excepto el pecado, y
llegó hasta la profundidad de la
muerte. A este abajamiento hasta lo
más profundo de la pasión y de la
muerte sigue su exaltación, la
verdadera gloria, la gloria del amor
que llegó hasta el extremo. Por eso es
justo —como dice San Pablo— que
"al nombre de Jesús toda rodilla se
doble, en el cielo, en la tierra y en el
abismo, y toda lengua proclame:



¡Jesucristo es Señor!" (Flp 2,
10-11)»[3].

Detengámonos a meditar estas
palabras de San Pablo, que
escucharemos de nuevo el Viernes
Santo antes de leer la Pasión según
San Juan. Son como la puerta que
nos permite introducirnos en los
designios divinos, que tantas veces se
alejan de los planes meramente
humanos. Abracemos las
contradicciones que Dios permita o
nos envíe, con la seguridad de que
son una prueba de su amor, como lo
fue la Pasión y Muerte de su Hijo.
«No fue fruto de un mecanismo
oscuro o de una fatalidad ciega: fue,
más bien, una libre elección suya,
por generosa adhesión al plan de
salvación del Padre. Y la muerte a la
que se encaminó —añade San Pablo
— fue la muerte de cruz, la más
humillante y degradante que se
podía imaginar. Todo esto —comenta
el Romano Pontífice— el Señor del



universo lo hizo por amor a nosotros:
por amor quiso "despojarse de su
rango" y hacerse hermano nuestro;
por amor compartió nuestra
condición, la de todo hombre y toda
mujer»[4].

Con su humillación y su posterior
exaltación, el Señor nos ha trazado el
sendero por el que deben discurrir
nuestros pasos en la existencia
cotidiana. «La vida de Jesucristo, si le
somos fieles —escribió San Josemaría
—, se repite en la de cada uno de
nosotros de algún modo, tanto en su
proceso interno —en la santificación
— como en la conducta externa»[5].
Así, bajo la acción del Espíritu Santo,
con nuestra colaboración personal,
se irán consolidando los rasgos de
Cristo en nosotros. También en la
práctica del Viacrucis, podemos
meditar con profundidad lo que
escribía nuestro Padre: «Señor, que
yo me decida a arrancar, mediante la
penitencia, la triste careta que me he



forjado con mis miserias... Entonces,
sólo entonces, por el camino de la
contemplación y de la expiación, mi
vida irá copiando fielmente los
rasgos de tu vida. Nos iremos
pareciendo más y más a Ti. Seremos
otros Cristos, el mismo Cristo, ipse
Christus»[6].

Hijas e hijos míos, encomiendo al
Señor que entendamos a fondo que
la mayor manifestación de amor, de
felicidad, está en el anonadamiento,
porque entonces Dios llena el alma
hasta el último pliegue. No olvidemos
que son una verdad muy evidente
aquellos versos —pobres, apostillaba
nuestro Padre— que venían a los
labios de San Josemaría: Corazón de
Jesús, que me iluminas, / hoy digo que
mi Amor y mi Bien eres, / hoy me has
dado tu Cruz y tus espinas, / hoy digo
que me quieres.

El Señor utiliza este modo de actuar
—la unión con la Cruz— para



santificarnos, y también permite que
la misma Iglesia sufra muchos
ataques. «No es algo nuevo,
comentaba San Josemaría. Desde que
Jesucristo Nuestro Señor fundó la
Santa Iglesia, esta Madre nuestra ha
sufrido una persecución constante.
Quizá en otras épocas las agresiones
se organizaban abiertamente; ahora,
en muchos casos, se trata de una
persecución solapada. Hoy como
ayer, se sigue combatiendo a la
Iglesia»[7].

Nada de esto debería sorprendernos.
Ya lo anunció Nuestro Señor a los
Apóstoles: si el mundo os odia, sabed
que antes que a vosotros me ha
odiado a mí. Si fuerais del mundo, el
mundo os amaría como cosa suya;
pero como no sois del mundo, sino
que Yo os escogí del mundo, por eso el
mundo os odia. Acordaos de las
palabras que os he dicho: no es el
siervo más que su señor. Si me han
perseguido a mí, también a vosotros



os perseguirán. Si han guardado mi
doctrina, también guardarán la
vuestra[8].

Ciertamente, hay momentos en los
que se intensifican los ataques a la
doctrina católica, al Papa y a los
Obispos; se pone en berlina a los
sacerdotes y a cuantos se esfuerzan
por llevar una vida recta; se reduce
al ostracismo a los católicos laicos
que, en uso de su libertad, se
proponen iluminar las leyes y las
estructuras civiles con las luces del
Evangelio. Imagino que todas y todos
sentiréis pena por esos pobres que
sólo saben tener amargura en sus
mentes, en sus almas. Llevémosles al
Señor con nuestra oración.

Ante estas situaciones, no hemos de
perder el ánimo ni encogernos;
sintamos tristeza fraterna por
aquellos que se mueven en el error, y
recemos por ellos; devolvámosles
bien por mal; y tomemos la decisión



de ser más alegremente fieles y más
apostólicos. Traigamos a nuestra
memoria el Dios y audacia de San
Josemaría en los primeros años de la
Obra, cuando las dificultades en la
vida de la Iglesia no eran inferiores a
las actuales. Consideremos la
afirmación de Nuestro Señor que os
acabo de recordar: si me han
perseguido a mí, también os
perseguirán a vosotros. Si han
guardado mi doctrina, también
guardarán la vuestra. Dios no pierde
batallas. Con su amor y su
omnipotencia infinitos puede sacar,
del mal, el bien.

Muchas veces han cantado victoria
quienes pensaban que habían
acabado definitivamente con la
Iglesia, y siempre la Esposa de Cristo
ha resurgido más bella, más pura,
para seguir siendo instrumento de
salvación entre las naciones. Ya lo
señalaba San Agustín en su tiempo,
con palabras que nuestro Padre



recoge en una de sus homilías. «Si
acaso oís palabras o gritos de ofensa
para la Iglesia, manifestad, con
humanidad y con caridad, a esos
desamorados, que no se puede
maltratar a una Madre así. Ahora la
atacan impunemente, porque su
reino, que es el de su Maestro y
fundador, no es este mundo. 
“Mientras gima el trigo entre la paja,
mientras suspiren las espigas entre la
cizaña, mientras se lamenten los
vasos de misericordia entre los de ira,
mientras llore el lirio entre las
espinas, no faltarán enemigos que
digan: ¿cuándo morirá y perecerá su
nombre? Es decir: ved que vendrá el
tiempo en que desaparezcan y ya no
habrá cristianos... Pero, cuando dicen
esto, ellos mueren sin remedio. Y la
Iglesia permanece” (San Agustín, En.
in Ps., 70, II, 12)»[9].

En ocasiones querríamos que Dios
manifestara su poder librando
definitivamente a la Iglesia de



quienes la persiguen. Y quizá nos
vienen ganas de preguntar: ¿por qué
permites que humillen de este modo
al pueblo que Tú has redimido? Es la
queja que San Juan, en el Apocalipsis,
pone en boca de los que han dado
testimonio de Cristo hasta la muerte: 
Vi debajo del altar a las almas de los
inmolados a causa de la palabra de
Dios y del testimonio que
mantuvieron. Clamaron con gran voz:
—¡Señor santo y veraz! ¿Para cuándo
dejas el hacer justicia y vengar
nuestra sangre contra los habitantes
de la tierra?[10]. La respuesta no se
hace esperar: se les dijo que
aguardaran todavía un poco, hasta
que se completase el número de sus
hermanos y compañeros de servicio
que iban a ser inmolados como
ellos[11].

Es el modo de actuar de Dios.
Quienes fueron testigos del
prendimiento de Cristo, de su juicio
inicuo, de su injusta condena, de su



muerte ignominiosa, concluyeron
equivocadamente que todo había
terminado. Y, sin embargo, nunca
estaba más cerca la Redención de los
hombres, que cuando Jesús sufría
voluntariamente por nosotros. «¡Qué
maravilloso y, a la vez, sorprendente
es este misterio!, comenta el Santo
Padre. Nunca podremos meditar
suficientemente esta realidad. Jesús,
a pesar de su condición divina, no
hizo alarde de su categoría de Dios
como propiedad exclusiva; no quiso
utilizar su naturaleza divina, su
dignidad gloriosa y su poder, como
instrumento de triunfo»[12].

El Señor desea que en los miembros
de su Cuerpo místico se cumpla el
misterio de abajamiento y de
exaltación mediante el cual llevó a
cabo la Redención. «El Viernes Santo
es un día lleno de tristeza, pero al
mismo tiempo es un día propicio
para renovar nuestra fe, para
reafirmar nuestra esperanza y la



valentía de llevar cada uno nuestra
cruz con humildad, confianza y
abandono en Dios, seguros de su
apoyo y de su victoria. La liturgia de
este día canta: "O crux, ave, spes
unica", "¡Salve, oh cruz, esperanza
única!"»[13]. Os sugiero algo que he
visto hacer a nuestro Padre:
paladear, meditar, hacer muy suyas
esas palabras que se repiten en la
Semana Santa de modo especial: 
Adoramus te, Christe, et benedicimus
tibi. Quia per sanctam Crucem tuam
redemisti mundum!

A la luz de la Resurrección gloriosa,
que siguió a la muerte y sepultura de
Jesús, los acontecimientos que
causan dolor o sufrimiento
adquieren su verdadero sentido.
Esforcémonos por entenderlo
nosotros así, amando en todo
momento la Voluntad de Dios, que,
aunque no quiere el mal, lo permite
para respetar la libertad de los
hombres y para hacer brillar más su



misericordia. Y tratemos de que lo
comprendan muchas otras personas
que quizá se muestran confusas o
desorientadas.

«Pase lo que pase, Cristo no
abandonará a su Esposa»[14]. El
Señor sigue viviendo en la Iglesia, a
la que ha enviado el Espíritu Santo
para acompañarla eternamente.
«Esos eran los designios de Dios:
Jesús, muriendo en la Cruz, nos daba
el Espíritu de Verdad y de Vida.
Cristo permanece en su Iglesia: en
sus sacramentos, en su liturgia, en su
predicación, en toda su
actividad»[15]. Y añade nuestro
Padre: «Sólo cuando el hombre,
siendo fiel a la gracia, se decide a
colocar en el centro de su alma la
Cruz, negándose a sí mismo por
amor a Dios, estando realmente
desprendido del egoísmo y de toda
falsa seguridad humana, es decir,
cuando vive verdaderamente de fe,
es entonces y sólo entonces cuando



recibe con plenitud el gran fuego, la
gran luz, la gran consolación del
Espíritu Santo»[16].

El día 23 de este mes, celebraremos
un nuevo aniversario de la Primera
Comunión de nuestro Padre. No sé
cómo explicaros su alegría, su
adoración, su fervor eucarístico en el
día del Jueves Santo. Sí puedo deciros
que su agradecimiento y su
adoración a Jesucristo en la Hostia
Santa eran ejemplares: todo le
parecía poco, y rogaba al Señor
Sacramentado que le enseñase a
amar, que nos enseñase a amar.

Hay otras efemérides de la historia
de la Obra en este mes; a vuestra
curiosidad sana las dejo, para que,
como buenas hijas y buenos hijos,
sepamos agradecer a la Trinidad
Santísima todas sus bondades con
nosotros. Ahora, entre otras cosas,
los frutos espirituales del viaje que



he realizado a Palermo, el pasado fin
de semana.

Seguid rezando por el Papa y sus
colaboradores, por todas mis
intenciones. La consigna que os
propongo es la misma de San
Josemaría en los comienzos del Opus
Dei: Dios y audacia, fe y valentía,
con un optimismo enraizado en la
esperanza. Intensifiquemos el
apostolado de amistad y confidencia
propio de la Obra, sin respetos
humanos, fundamentado en una vida
de oración y de sacrificio, en un
trabajo profesional cumplido del
mejor modo posible. Y el Señor hará
todas las cosas antes, más y mejor
de lo que podamos imaginar.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de abril de 2010.



[1] San Josemaría, Carta a don
Francisco Morán, 15-V-1935 (cfr. A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. I, p. 546).

[2] Cfr. Flp 2, 6-11.

[3] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 8-IV-2009.

[4] Ibid.

[5] San Josemaría, Forja, n. 418.

[6] San Josemaría, Vía Crucis, VI
estación.

[7] San Josemaría, Homilía El fin
sobrenatural de la Iglesia, 28-V-1972.

[8] Jn 15, 18-20.

[9] San Josemaría, Homilía Lealtad a
la Iglesia, 4-VI-1972.

[10] Ap 6, 9-10.

[11] Ibid., 11.



[12] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 8-IV-2009.

[13] Ibid.

[14] San Josemaría, Homilía Lealtad a
la Iglesia, 4-VI-1972.

[15] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 102.

[16] Ibid., n. 137.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/carta-del-
prelado-abril-2010/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-abril-2010/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-abril-2010/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-prelado-abril-2010/

	Carta del Prelado (abril 2010)

