
opusdei.org

Carta del Papa a los
sacerdotes

Carta del Santo Padre Francisco
a los sacerdotes, en el 160
aniversario de la muerte del
cura de Ars.

05/08/2019

A mis hermanos presbíteros.

Queridos hermanos:

Recordamos los 160 años de la
muerte del santo Cura de Ars a quien
Pío XI presentó como patrono para
todos los párrocos del mundo[1]. En



su fiesta quiero escribirles esta carta,
no sólo a los párrocos sino también a
todos Ustedes hermanos presbíteros
que sin hacer ruido “lo dejan todo”
para estar empeñados en el día a día
de vuestras comunidades. A Ustedes
que, como el Cura de Ars, trabajan en
la “trinchera”, llevan sobre sus
espaldas el peso del día y del calor
(cf. Mt 20,12) y, expuestos a un sinfín
de situaciones, “dan la cara”
cotidianamente y sin darse tanta
importancia, a fin de que el Pueblo
de Dios esté cuidado y acompañado.
Me dirijo a cada uno de Ustedes que,
tantas veces, de manera
desapercibida y sacrificada, en el
cansancio o la fatiga, la enfermedad
o la desolación, asumen la misión
como servicio a Dios y a su gente e,
incluso con todas las dificultades del
camino, escriben las páginas más
hermosas de la vida sacerdotal.

Hace un tiempo manifestaba a los
obispos italianos la preocupación de



que, en no pocas regiones, nuestros
sacerdotes se sienten ridiculizados y
“culpabilizados” por crímenes que no
cometieron y les decía que ellos
necesitan encontrar en su obispo la
figura del hermano mayor y el padre
que los aliente en estos tiempos
difíciles, los estimule y sostenga en el
camino[2].

Como hermano mayor y padre
también quiero estar cerca, en
primer lugar para agradecerles en
nombre del santo Pueblo fiel de Dios
todo lo que recibe de Ustedes y, a su
vez, animarlos a renovar esas
palabras que el Señor pronunció con
tanta ternura el día de nuestra
ordenación y constituyen la fuente
de nuestra alegría: «Ya no los llamo
siervos…, yo los llamo amigos» (Jn
15,15)[3].

DOLOR

«He visto la aflicción de mi
pueblo» (Ex 3,7).



En estos últimos tiempos hemos
podido oír con mayor claridad el
grito, tantas veces silencioso y
silenciado, de hermanos nuestros,
víctimas de abuso de poder,
conciencia y sexual por parte de
ministros ordenados. Sin lugar a
dudas es un tiempo de sufrimiento
en la vida de las víctimas que
padecieron las diferentes formas de
abusos; también para sus familias y
para todo el Pueblo de Dios.

Como Ustedes saben estamos
firmemente comprometidos con la
puesta en marcha de las reformas
necesarias para impulsar, desde la
raíz, una cultura basada en el
cuidado pastoral de manera tal que
la cultura del abuso no encuentre
espacio para desarrollarse y, menos
aún, perpetuarse. No es tarea fácil y
de corto plazo, reclama el
compromiso de todos. Si en el pasado
la omisión pudo transformarse en
una forma de respuesta, hoy



queremos que la conversión, la
transparencia, la sinceridad y
solidaridad con las víctimas se
convierta en nuestro modo de hacer
la historia y nos ayude a estar más
atentos ante todo sufrimiento
humano[4].

Este dolor no es indiferente tampoco
a los presbíteros. Así lo pude
constatar en las diferentes visitas
pastorales tanto en mi diócesis como
en otras donde tuve la oportunidad
de mantener encuentros y charlas
personales con sacerdotes. Muchos
de ellos me manifestaron su
indignación por lo sucedido, y
también cierta impotencia, ya que
además del «desgaste por la entrega
han vivido el daño que provoca la
sospecha y el cuestionamiento, que
en algunos o muchos pudo haber
introducido la duda, el miedo y la
desconfianza»[5]. Numerosas son las
cartas de sacerdotes que comparten
este sentir. Por otra parte, consuela



encontrar pastores que, al constatar
y conocer el dolor sufriente de las
víctimas y del Pueblo de Dios, se
movilizan, buscan palabras y
caminos de esperanza.

Sin negar y repudiar el daño causado
por algunos hermanos nuestros sería
injusto no reconocer a tantos
sacerdotes que, de manera constante
y honesta, entregan todo lo que son y
tienen por el bien de los demás (cf. 2
Co 12,15) y llevan adelante una
paternidad espiritual capaz de llorar
con los que lloran; son innumerables
los sacerdotes que hacen de su vida
una obra de misericordia en regiones
o situaciones tantas veces inhóspitas,
alejadas o abandonadas incluso a
riesgo de la propia vida. Reconozco y
agradezco vuestro valiente y
constante ejemplo que, en momentos
de turbulencia, vergüenza y dolor,
nos manifiesta que Ustedes siguen
jugándose con alegría por el
Evangelio[6].



Estoy convencido de que, en la
medida en que seamos fieles a la
voluntad de Dios, los tiempos de
purificación eclesial que vivimos nos
harán más alegres y sencillos y serán,
en un futuro no lejano, muy
fecundos. «¡No nos desanimemos! El
señor está purificando a su Esposa y
nos está convirtiendo a todos a Sí.
Nos permite experimentar la prueba
para que entendamos que sin Él
somos polvo. Nos está salvando de la
hipocresía y de la espiritualidad de
las apariencias. Está soplando su
Espíritu para devolver la belleza a su
Esposa sorprendida en flagrante
adulterio. Nos hará bien leer hoy el
capítulo 16 de Ezequiel. Esa es la
historia de la Iglesia. Esa es mi
historia, puede decir alguno de
nosotros. Y, al final, a través de tu
vergüenza, seguirás siendo un
pastor. Nuestro humilde
arrepentimiento, que permanece en
silencio, en lágrimas ante la
monstruosidad del pecado y la



insondable grandeza del perdón de
Dios, es el comienzo renovado de
nuestra santidad»[7].

GRATITUD

«Doy gracias sin cesar por
Ustedes» (Ef 1,16).

La vocación, más que una elección
nuestra, es respuesta a un llamado
gratuito del Señor. Es bueno volver
una y otra vez sobre esos pasajes
evangélicos donde vemos a Jesús
rezar, elegir y llamar «para que estén
con Él y para enviarlos a
predicar» (Mc 3,14).

Quisiera recordar aquí a un gran
maestro de vida sacerdotal de mi
país natal, el padre Lucio Gera quien,
hablando a un grupo de sacerdotes
en tiempos de muchas pruebas en
América Latina, les decía: “Siempre,
pero sobre todo en las pruebas,
debemos volver a esos momentos
luminosos en que experimentamos el



llamado del Señor a consagrar toda
nuestra vida a su servicio”. Es lo que
me gusta llamar “la memoria
deuteronómica de la vocación” que
nos permite volver «a ese punto
incandescente en el que la gracia de
Dios me tocó al comienzo del camino
y con esa chispa volver a encender el
fuego para el hoy, para cada día y
llevar calor y luz a mis hermanos y
hermanas. Con esta chispa se
enciende una alegría humilde, una
alegría que no ofende el dolor y la
desesperación, una alegría buena y
serena»[8].

Un día pronunciamos un “sí” que
nació y creció en el seno de una
comunidad cristiana de la mano de
esos santos «de la puerta de al
lado»[9] que nos mostraron con fe
sencilla que valía la pena entregar
todo por el Señor y su Reino. Un “sí”
cuyo alcance ha tenido y tendrá una
trascendencia impensada, que
muchas veces no llegaremos a



imaginar todo el bien que fue y es
capaz de generar. ¡Qué lindo cuando
un cura anciano se ve rodeado y
visitado por esos pequeños —ya
adultos— que bautizó en sus inicios
y, con gratitud, le vienen a presentar
la familia! Allí descubrimos que
fuimos ungidos para ungir y la
unción de Dios nunca defrauda y me
hace decir con el Apóstol: «Doy
gracias sin cesar por Ustedes» (Ef
1,16) y por todo el bien que han
hecho.

En momentos de tribulación,
fragilidad, así como en los de
debilidad y manifestación de
nuestros límites, cuando la peor de
todas las tentaciones es quedarse
rumiando la desolación[10]
fragmentando la mirada, el juicio y el
corazón, en esos momentos es
importante —hasta me animaría a
decir crucial— no sólo no perder la
memoria agradecida del paso del
Señor por nuestra vida, la memoria



de su mirada misericordiosa que nos
invitó a jugárnosla por Él y por su
Pueblo, sino también animarse a
ponerla en práctica y con el salmista
poder armar nuestro propio canto de
alabanza porque «eterna es su
misericordia» (Sal 135).

El agradecimiento siempre es un
“arma poderosa”. Sólo si somos
capaces de contemplar y agradecer
concretamente todos los gestos de
amor, generosidad, solidaridad y
confianza, así como de perdón,
paciencia, aguante y compasión con
los que fuimos tratados, dejaremos al
Espíritu regalarnos ese aire fresco
capaz de renovar (y no emparchar)
nuestra vida y misión. Dejemos que,
al igual que Pedro en la mañana de
la “pesca milagrosa”, el constatar
tanto bien recibido nos haga
despertar la capacidad de asombro y
gratitud que nos lleve a decir:
«Aléjate de mí, Señor, porque soy un
pecador» (Lc 5,8) y, escuchemos una



vez más de boca del Señor su
llamado: «No temas, de ahora en
adelante serás pescador de
hombres» (Lc 5,10); porque «eterna
es su misericordia».

Hermanos, gracias por vuestra
fidelidad a los compromisos
contraídos. Es todo un signo que, en
una sociedad y una cultura que
convirtió “lo gaseoso” en valor,
existan personas que apuesten y
busquen asumir compromisos que
exigen toda la vida. Sustancialmente
estamos diciendo que seguimos
creyendo en Dios que jamás ha
quebrantado su alianza, inclusive
cuando nosotros la hemos
quebrantado incontablemente. Esto
nos invita a celebrar la fidelidad de
Dios que no deja de confiar, creer y
apostar a pesar de nuestros límites y
pecados, y nos invita a hacer lo
mismo. Conscientes de llevar un
tesoro en vasijas de barro (cf. 2
Co4,7), sabemos que el Señor triunfa



en la debilidad (cf. 2 Co 12,9), no deja
de sostenernos y llamarnos,
dándonos el ciento por uno (cf. Mc
10,29-30) porque «eterna es su
misericordia».

Gracias por la alegría con la que han
sabido entregar sus vidas, mostrando
un corazón que con los años luchó y
lucha para no volverse estrecho y
amargo y ser, por el contrario,
cotidianamente ensanchado por el
amor a Dios y a su pueblo; un
corazón que, como al buen vino, el
tiempo no lo ha agriado, sino que le
dio una calidad cada vez más
exquisita; porque «eterna es su
misericordia».

Gracias por buscar fortalecer los
vínculos de fraternidad y amistad en
el presbiterio y con vuestro obispo,
sosteniéndose mutuamente,
cuidando al que está enfermo,
buscando al que se aísla, animando y
aprendiendo la sabiduría del



anciano, compartiendo los bienes,
sabiendo reír y llorar juntos, ¡cuán
necesarios son estos espacios! E
inclusive siendo constantes y
perseverantes cuando tuvieron que
asumir alguna misión áspera o
impulsar a algún hermano a asumir
sus responsabilidades; porque
«eterna es su misericordia».

Gracias por el testimonio de
perseverancia y
“aguante” (hypomoné) en la entrega
pastoral que tantas veces, movidos
por la parresía del pastor[11], nos
lleva a luchar con el Señor en la
oración, como Moisés en aquella
valiente y hasta riesgosa intercesión
por el pueblo (cf. Nm 14,13-19; Ex
32,30-32; Dt 9,18-21); porque «eterna
es su misericordia».

Gracias por celebrar diariamente la
Eucaristía y apacentar con
misericordia en el sacramento de la
reconciliación, sin rigorismos ni



laxismos, haciéndose cargo de las
personas y acompañándolas en el
camino de conversión hacia la vida
nueva que el Señor nos regala a
todos. Sabemos que por los escalones
de la misericordia podemos llegar
hasta lo más bajo de nuestra
condición humana —fragilidad y
pecados incluidos— y, en el mismo
instante, experimentar lo más alto de
la perfección divina: «Sean
misericordiosos como el Padre es
misericordioso»[12]. Y así ser
«capaces de caldear el corazón de las
personas, de caminar con ellas en la
noche, de saber dialogar e incluso
descender a su noche y su oscuridad
sin perderse»[13]; porque «eterna es
su misericordia».

Gracias por ungir y anunciar a todos,
con ardor, “a tiempo y a destiempo”
el Evangelio de Jesucristo (cf. 2 Tm
4,2), sondeando el corazón de la
propia comunidad «para buscar
dónde está vivo y ardiente el deseo



de Dios y también dónde ese diálogo,
que era amoroso, fue sofocado o no
pudo dar fruto»[14]; porque «eterna
es su misericordia».

Gracias por las veces en que,
dejándose conmover en las entrañas,
han acogido a los caídos, curado sus
heridas, dando calor a sus corazones,
mostrando ternura y compasión
como el samaritano de la parábola
(cf. Lc 10,25-37). Nada urge tanto
como esto: proximidad, cercanía,
hacernos cercanos a la carne del
hermano sufriente. ¡Cuánto bien
hace el ejemplo de un sacerdote que
se acerca y no le huye a las heridas
de sus hermanos![15]. Reflejo del
corazón del pastor que aprendió el
gusto espiritual de sentirse uno con
su pueblo[16]; que no se olvida que
salió de él y que sólo en su servicio
encontrará y podrá desplegar su más
pura y plena identidad, que le hace
desarrollar un estilo de vida austera
y sencilla, sin aceptar privilegios que



no tienen sabor a Evangelio; porque
«eterna es su misericordia».

Gracias demos, también por la
santidad del Pueblo fiel de Dios que
somos invitados a apacentar y, a
través del cual, el Señor también nos
apacienta y cuida con el regalo de
poder contemplar a ese pueblo en
esos «padres que cuidan con tanto
amor a sus hijos, en esos hombres y
mujeres que trabajan para llevar el
pan a su casa, en los enfermos, en las
religiosas ancianas que siguen
sonriendo. En esta constancia para
seguir adelante día a día, veo la
santidad de la Iglesia militante»[17].
Agradezcamos por cada uno de ellos
y dejémonos socorrer y estimular
por su testimonio; porque «eterna es
su misericordia».

ÁNIMO

«Mi deseo es que se sientan
animados» (Col 2,2).



Mi segundo gran deseo, haciéndome
eco de las palabras de san Pablo, es
acompañarlos a renovar nuestro
ánimo sacerdotal, fruto ante todo de
la acción del Espíritu Santo en
nuestras vidas. Frente a experiencias
dolorosas todos tenemos necesidad
de consuelo y de ánimo. La misión a
la que fuimos llamados no entraña
ser inmunes al sufrimiento, al dolor e
inclusive a la incomprensión[18]; al
contrario, nos pide mirarlos de
frente y asumirlos para dejar que el
Señor los transforme y nos configure
más a Él. «En el fondo, la falta de un
reconocimiento sincero, dolorido y
orante de nuestros límites es lo que
impide a la gracia actuar mejor en
nosotros, ya que no le deja espacio
para provocar ese bien posible que
se integra en un camino sincero y
real de crecimiento»[19].

Un buen “test” para conocer como
está nuestro corazón de pastor es
preguntarnos cómo enfrentamos el



dolor. Muchas veces se puede actuar
como el levita o el sacerdote de la
parábola que dan un rodeo e ignoran
al hombre caído (cf. Lc 10,31-32).
Otros se acercan mal, lo
intelectualizan refugiándose en
lugares comunes: “la vida es así”, “no
se puede hacer nada”, dando lugar al
fatalismo y la desazón; o se acercan
con una mirada de preferencias
selectivas que lo único que genera es
aislamiento y exclusión. «Como el
profeta Jonás siempre llevamos
latente la tentación de huir a un
lugar seguro que puede tener
muchos nombres: individualismo,
espiritualismo, encerramiento en
pequeños mundos…»[20], los cuales
lejos de hacer que nuestras entrañas
se conmuevan terminan
apartándonos de las heridas propias,
de las de los demás y, por tanto, de
las llagas de Jesús[21].

En esta misma línea quisiera señalar
otra actitud sutil y peligrosa que,



como le gustaba decir a Bernanos, es
«el más preciado de los elixires del
demonio»[22] y la más nociva para
quienes queremos servir al Señor
porque siembra desaliento, orfandad
y conduce a la desesperación[23].
Desilusionados con la realidad, con la
Iglesia o con nosotros mismos,
podemos vivir la tentación de
apegarnos a una tristeza dulzona,
que los padres de Oriente llamaban
acedia. El card. Tomáš Špidlík decía:
«Si nos asalta la tristeza por cómo es
la vida, por la compañía de los otros,
porque estamos solos… entonces es
porque tenemos una falta de fe en la
Providencia de Dios y en su obra. La
tristeza […] paraliza el ánimo de
continuar con el trabajo, con la
oración, nos hace antipáticos para los
que viven junto a nosotros. Los
monjes, que dedican una larga
descripción a este vicio, lo llaman el
peor enemigo de la vida
espiritual»[24].



Conocemos esa tristeza que lleva al
acostumbramiento y conduce
paulatinamente a la naturalización
del mal y a la injusticia con el tenue
susurrar del “siempre se hizo así”.
Tristeza que vuelve estéril todo
intento de transformación y
conversión propagando
resentimiento y animosidad. «Ésa no
es la opción de una vida digna y
plena, ése no es el deseo de Dios para
nosotros, ésa no es la vida en el
Espíritu que brota del corazón de
Cristo Resucitado» y para la que
fuimos llamados[25]. Hermanos,
cuando esa tristeza dulzona amenace
con adueñarse de nuestra vida o de
nuestra comunidad, sin asustarnos ni
preocuparnos, pero con
determinación, pidamos y hagamos
pedir al Espíritu que «venga a
despertarnos, a pegarnos un sacudón
en nuestra modorra, a liberarnos de
la inercia. Desafiemos las
costumbres, abramos bien los ojos,
los oídos y sobre todo el corazón,



para dejarnos descolocar por lo que
sucede a nuestro alrededor y por el
grito de la Palabra viva y eficaz del
Resucitado»[26].

Permítanme repetirlo, todos
necesitamos del consuelo y la
fortaleza de Dios y de los hermanos
en los tiempos difíciles. A todos nos
sirven aquellas sentidas palabras de
san Pablo a sus comunidades: «Les
pido, por tanto, que no se desanimen
a causa de las tribulaciones» (Ef
3,13); «Mi deseo es que se sientan
animados» (Col 2,2), y así poder
llevar adelante la misión que cada
mañana el Señor nos regala:
transmitir «una buena noticia, una
alegría para todo el pueblo» (Lc 2,10).
Pero, eso sí, no ya como teoría o
conocimiento intelectual o moral de
lo que debería ser, sino como
hombres que en medio del dolor
fueron transformados y
transfigurados por el Señor, y como
Job llegan a exclamar: «Yo te conocía



sólo de oídas, pero ahora te han visto
mis ojos» (42,5). Sin esta experiencia
fundante, todos nuestros esfuerzos
nos llevarán por el camino de la
frustración y el desencanto.

A lo largo de nuestra vida, hemos
podido contemplar como «con
Jesucristo siempre nace y renace la
alegría»[27]. Si bien existen distintas
etapas en esta vivencia, sabemos que
más allá de nuestras fragilidades y
pecados Dios siempre «nos permite
levantar la cabeza y volver a
empezar, con una ternura que nunca
nos desilusiona y que siempre puede
devolvernos la alegría»[28]. Esa
alegría no nace de nuestros esfuerzos
voluntaristas o intelectualistas sino
de la confianza de saber que siguen
actuantes las palabras de Jesús a
Pedro: en el momento que seas
zarandeado, no te olvides que «yo
mismo he rogado por ti, para que no
te falte la fe» (Lc 22,32). El Señor es el
primero en rezar y en luchar por vos



y por mí. Y nos invita a entrar de
lleno en su oración. Inclusive pueden
llegar momentos en los que
tengamos que sumergirnos en «la
oración de Getsemaní, la más
humana y la más dramática de las
plegarias de Jesús […]. Hay súplica,
tristeza, angustia, casi una
desorientación (Mc 14,33s.)»[29].

Sabemos que no es fácil permanecer
delante del Señor dejando que su
mirada recorra nuestra vida, sane
nuestro corazón herido y lave
nuestros pies impregnados de la
mundanidad que se adhirió en el
camino e impide caminar. En la
oración experimentamos nuestra
bendita precariedad que nos
recuerda que somos discípulos
necesitados del auxilio del Señor y
nos libera de esa tendencia
«prometeica de quienes en el fondo
sólo confían en sus propias fuerzas y
se sienten superiores a otros por
cumplir determinadas normas»[30].



Hermanos, Jesús más que nadie,
conoce nuestros esfuerzos y logros,
así como también los fracasos y
desaciertos. Él es el primero en
decirnos: «Vengan a mí todos los que
están afligidos y agobiados, y yo los
aliviaré. Carguen sobre Ustedes mi
yugo y aprendan de mí, porque soy
paciente y humilde de corazón, y así
encontrar alivio» (Mt 11,28-29).

En una oración así sabemos que
nunca estamos solos. La oración del
pastor es una oración habitada tanto
por el Espíritu «que clama a Dios
llamándolo ¡Abba!, es decir,
¡Padre!» (Ga 4,6) como por el pueblo
que le fue confiado. Nuestra misión e
identidad se entienden desde esta
doble vinculación.

La oración del pastor se nutre y
encarna en el corazón del Pueblo de
Dios. Lleva las marcas de las heridas
y alegrías de su gente a la que
presenta desde el silencio al Señor



para que las unja con el don del
Espíritu Santo. Es la esperanza del
pastor que confía y lucha para que el
Señor cure nuestra fragilidad, la
personal y la de nuestros pueblos.
Pero no perdamos de vista que
precisamente en la oración del
Pueblo de Dios es donde se encarna y
encuentra lugar el corazón del
pastor. Esto nos libra a todos de
buscar o querer respuestas fáciles,
rápidas y prefabricadas,
permitiéndole al Señor que sea Él (y
no nuestras recetas y prioridades)
quien muestre un camino de
esperanza. No perdamos de vista
que, en los momentos más difíciles
de la comunidad primitiva, tal como
leemos en el libro de los Hechos de
los Apóstoles, la oración se
constituyó en la verdadera
protagonista.

Hermanos, reconozcamos nuestra
fragilidad, sí; pero dejemos que Jesús
la transforme y nos lance una y otra



vez a la misión. No nos perdamos la
alegría de sentirnos “ovejas”, de
saber que él es nuestro Señor y
Pastor.

Para mantener animado el corazón
es necesario no descuidar estas dos
vinculaciones constitutivas de
nuestra identidad: la primera, con
Jesús. Cada vez que nos
desvinculamos de Jesús o
descuidamos la relación con Él, poco
a poco nuestra entrega se va secando
y nuestras lámparas se quedan sin el
aceite capaz de iluminar la vida (cf.
Mt 25,1-13): «Así como el sarmiento
no puede dar fruto si no permanece
en la vid, tampoco Ustedes, si no
permanecen en mí. Permanezcan en
mi amor (…) porque separados de mí,
nada pueden hacer» (Jn 15,4-5). En
este sentido, quisiera animarlos a no
descuidar el acompañamiento
espiritual, teniendo a algún hermano
con quien charlar, confrontar,
discutir y discernir en plena



confianza y transparencia el propio
camino; un hermano sapiente con
quien hacer la experiencia de
saberse discípulos. Búsquenlo,
encuéntrenlo y disfruten de la
alegría de dejarse cuidar, acompañar
y aconsejar. Es una ayuda
insustituible para poder vivir el
ministerio haciendo la voluntad del
Padre (cf. Hb 10,9) y dejar al corazón
latir con «los mismos sentimientos de
Cristo» (Flp 2,5). Qué bien nos hacen
las palabras del Eclesiastés: «Valen
más dos juntos que uno solo… si
caen, uno levanta a su compañero,
pero ¡pobre del que está solo y se cae,
sin tener nadie que lo
levante!» (4,9-10).

La otra vinculación constitutiva:
acrecienten y alimenten el vínculo
con vuestro pueblo. No se aíslen de
su gente y de los presbiterios o
comunidades. Menos aún se
enclaustren en grupos cerrados y
elitistas. Esto, en el fondo, asfixia y



envenena el alma. Un ministro
animado es un ministro siempre en
salida; y “estar en salida” nos lleva a
caminar «a veces delante, a veces en
medio y a veces detrás: delante, para
guiar a la comunidad; en medio, para
mejor comprenderla, alentarla y
sostenerla; detrás, para mantenerla
unida y que nadie se quede
demasiado atrás… y también por otra
razón: porque el pueblo tiene
“olfato”. Tiene olfato en encontrar
nuevas sendas para el camino, tiene
el “sensus fidei” [cf. LG 12]. ¿Hay algo
más bello?»[31]. Jesús mismo es el
modelo de esta opción
evangelizadora que nos introduce en
el corazón del pueblo. ¡Qué bien nos
hace mirarlo cercano a todos! La
entrega de Jesús en la cruz no es más
que la culminación de ese estilo
evangelizador que marcó toda su
existencia.

Hermanos, el dolor de tantas
víctimas, el dolor del Pueblo de Dios,



así como el nuestro propio no puede
ser en vano. Es Jesús mismo quien
carga todo este peso en su cruz y nos
invita a renovar nuestra misión para
estar cerca de los que sufren, para
estar, sin vergüenzas, cerca de las
miserias humanas y, por qué no,
vivirlas como propias para hacerlas
eucaristía[32]. Nuestro tiempo,
marcado por viejas y nuevas heridas
necesita que seamos artesanos de
relación y de comunión, abiertos,
confiados y expectantes de la
novedad que el Reino de Dios quiere
suscitar hoy. Un Reino de pecadores
perdonados invitados a testimoniar
la siempre viva y actuante
compasión del Señor; «porque eterna
es su misericordia».

ALABANZA

«Proclama mi alma la grandeza del
Señor» (Lc 1,46).

Es imposible hablar de gratitud y
ánimo sin contemplar a María. Ella,



mujer de corazón traspasado (cf. Lc
2,35), nos enseña la alabanza capaz
de abrir la mirada al futuro y
devolver la esperanza al presente.
Toda su vida quedó condensada en
su canto de alabanza (cf. Lc 1,46-55)
que también somos invitados a
entonar como promesa de plenitud.

Cada vez que voy a un Santuario
Mariano, me gusta “ganar tiempo”
mirando y dejándome mirar por la
Madre, pidiendo la confianza del
niño, del pobre y del sencillo que
sabe que ahí esta su Madre y es
capaz de mendigar un lugar en su
regazo. Y en ese estar mirándola,
escuchar una vez más como el indio
Juan Diego: «¿Qué hay hijo mío el
más pequeño?, ¿qué entristece tu
corazón? ¿Acaso no estoy yo aquí, yo
que tengo el honor de ser tu
madre?»[33].

Mirar a María es volver «a creer en
lo revolucionario de la ternura y del



cariño. En ella vemos que la
humildad y la ternura no son
virtudes de los débiles sino de los
fuertes, que no necesitan maltratar a
otros para sentirse importantes»[34].

Si alguna vez, la mirada comienza a
endurecerse, o sentimos que la
fuerza seductora de la apatía o la
desolación quiere arraigar y
apoderarse del corazón; si el gusto
por sentirnos parte viva e integrante
del Pueblo de Dios comienza a
incomodar y nos percibimos
empujados hacia una actitud
elitista… no tengamos miedo de
contemplar a María y entonar su
canto de alabanza.

Si alguna vez nos sentimos tentados
de aislarnos y encerrarnos en
nosotros mismos y en nuestros
proyectos protegiéndonos de los
caminos siempre polvorientos de la
historia, o si el lamento, la queja, la
crítica o la ironía se adueñan de



nuestro accionar sin ganas de luchar,
de esperar y de amar… miremos a
María para que limpie nuestra
mirada de toda “pelusa” que puede
estar impidiéndonos ser atentos y
despiertos para contemplar y
celebrar a Cristo que Vive en medio
de su Pueblo. Y si vemos que no
logramos caminar derecho, que nos
cuesta mantener los propósitos de
conversión, digámosle como le
suplicaba, casi con complicidad, ese
gran párroco, poeta también, de mi
anterior diócesis: «Esta tarde,
Señora / la promesa es sincera; / por
las dudas no olvides / dejar la llave
afuera»[35]. «Ella es la amiga
siempre atenta para que no falte vino
en nuestras vidas. Ella es la del
corazón abierto por la espada, que
comprende todas las penas. Como
madre de todos, es signo de
esperanza para los pueblos que
sufren dolor de parto hasta que brote
la justicia… como una verdadera
madre, ella camina con nosotros,



lucha con nosotros, y derrama
incesantemente la cercanía del Amor
de Dios»[36].

Hermanos, una vez más, «doy gracias
sin cesar por Ustedes» (Ef 1,16) por
vuestra entrega y misión con la
confianza que «Dios quita las piedras
más duras, contra las que se estrellan
las esperanzas y las expectativas: la
muerte, el pecado, el miedo, la
mundanidad. La historia humana no
termina ante una piedra sepulcral,
porque hoy descubre la “piedra
viva” (cf. 1 P 2,4): Jesús resucitado.
Nosotros, como Iglesia, estamos
fundados en Él, e incluso cuando nos
desanimamos, cuando sentimos la
tentación de juzgarlo todo en base a
nuestros fracasos, Él viene para
hacerlo todo nuevo»[37].

Dejemos que sea la gratitud lo que
despierte la alabanza y nos anime
una vez más en la misión de ungir a
nuestros hermanos en la esperanza.



A ser hombres que testimonien con
su vida la compasión y misericordia
que sólo Jesús nos puede regalar.

Que el Señor Jesús los bendiga y la
Virgen Santa los cuide. Y, por favor,
les pido que no se olviden de rezar
por mí.

Fraternalmente,

Francisco

Roma, junto a San Juan de Letrán, 4
de agosto de 2019.

Memoria litúrgica del santo Cura de
Ars.

[1] Carta ap. Anno Iubilari: AAS 21
(1929), 313.

[2] Conferencia Episcopal Italiana (20
mayo 2019). La paternidad espiritual
que impulsa al Obispo a no dejar



huérfanos a sus presbíteros, y se
puede “palpar” no sólo en la
capacidad que estos tengan de tener
abiertas sus puertas para todos sus
curas sino en ir a buscarlos para
cuidar y acompañar.

[3] Cf. S. Juan XXIII, Carta enc.
Sacerdotii nostri primordia, en el I
centenario del tránsito del santo
Cura de Ars (1 agosto 1959).

[4] Cf. Carta al Pueblo de Dios (20
agosto 2018).

[5] Encuentro con los sacerdotes,
religiosos/as, consagrados/as y
seminaristas, Santiago de Chile (16
enero 2018).

[6] Cf. Carta al Pueblo de Dios que
peregrina en Chile (31 mayo 2018).

[7] Encuentro con los sacerdotes de
la Diócesis de Roma (7 marzo 2019).



[8] Homilía en la Vigilia Pascual (19
abril 2014).

[9] Gaudete et Exsultate, 7.

[10] Cf. J. M. Bergoglio, Las cartas de
la tribulación, Herder 2019, p. 21.

[11] Cf. Encuentro con los sacerdotes
de la Diócesis de Roma (6 marzo
2014).

[12] Retiro con ocasión del Jubileo de
los Sacerdotes, Primera Meditación
(2 junio 2016).

[13] A. Spadaro, Intervista a Papa
Francesco, “La Civiltà Cattolica” 3918
(19 settembre 2013), 462.

[14] Evangelii Gaudium, 137.

[15] Cf. Encuentro con los sacerdotes
de la Diócesis de Roma (6 marzo
2014).

[16] Cf. Evangelii Gaudium, 268.



[17] Gaudete et Exsultate, 7.

[18] Cf. Misericordia et Misera, 13.

[19] Gaudete et Exsultate, 50.

[20] Gaudete et Exsultate, 134.

[21] Cf. J. M. Bergoglio, Reflexiones
en esperanza, LEV 2013, p. 14.

[22] Journal d’un curé de campagne,
135. Cf. Evangelii Gaudium, 83.

[23] Cf. Barsanufio, Cartas; en V.
Cutro – M. T. Szwemin, Bisogno di
paternità, Varsavia 2018, p. 124.

[24] Cf. El arte de purificar el
corazón, Monte Carmelo 2003, p. 60.

[25] Evangelii Gaudium, 2.

[26] Gaudete et Exsultate, 137.

[27] Evangelii Gaudium, 1.

[28] Ibíd., 3.



[29] J. M. Bergoglio, Reflexiones en
esperanza, LEV 2013, p. 26.

[30] Evangelii Gaudium, 94.

[31] Encuentro con el clero, personas
de vida consagrada y miembros de
consejos pastorales, Asís (4 octubre
2013).

[32] Cf. Evangelii Gaudium, 268-270.

[33] Cf. Nican Mopohua, 107, 118,
119.

[34] Evangelii Gaudium, 288.

[35] Cf. A. L. Calori, Aula Fúlgida,
Buenos Aires 1946.

[36] Evangelii Gaudium, 286.

[37] Homilía en la Vigilia Pascual (19
abril 2019).



© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/carta-del-
papa-a-los-sacerdotes/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-papa-a-los-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-papa-a-los-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-uy/article/carta-del-papa-a-los-sacerdotes/

	Carta del Papa a los sacerdotes

