
opusdei.org

Para mí, vivir es
Cristo (II): caminos
de contemplación.
Unidad entre
oración y
evangelización

Adentrarse por caminos de
contemplación significa dejar
obrar al Espíritu Santo para que
Él refleje en nosotros la faz de
Cristo en todas las situaciones
de nuestra vida.

28/04/2018



Escucha el artículo «Caminos de
contemplación»

Descarga el libro electrónico:
«Para mí, vivir es Cristo»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

Una de las actitudes que los
Evangelios resaltan más de Jesús
mientras cumple su misión es la
frecuencia con la que acude a la
oración. El ritmo de su ministerio
está, en cierto sentido, marcado por
los momentos en que se dirige al
Padre. Jesús se recoge en oración
antes de su Bautismo (cfr. Lc 3,21), la
noche previa a la elección de los
Doce (cfr. Lc 6,12), en el monte antes
de la Transfiguración (cfr. Lc 9,28),
en el Huerto de los Olivos mientras
se prepara para enfrentar la Pasión
(cfr. Lc 22,41-44). El Señor dedicaba
mucho tiempo a la oración: al

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/


anochecer, o la noche entera, o muy
de madrugada, o en medio de
jornadas de intensa predicación; en
realidad oraba constantemente, y
recomendó repetidamente a los
discípulos «la necesidad de orar
siempre y no desfallecer» (Lc 18,1).

¿Por qué ese ejemplo y esa
insistencia del Señor? ¿Por qué es
necesaria la oración? En realidad,
esta responde a los deseos más
íntimos del hombre, que ha sido
creado para entrar en diálogo con
Dios y contemplarle. Pero la oración
es, sobre todo, un don de Dios, un
regalo que Él nos ofrece: «el Dios
vivo y verdadero llama
incansablemente a cada persona al
encuentro misterioso de la oración.
Esta iniciativa de amor del Dios fiel
es siempre lo primero en la oración,
el caminar del hombre es siempre
una respuesta»[1].



Para imitar a Cristo y participar de
su Vida, es imprescindible ser almas
de oración. A través de la
contemplación del Misterio de Dios,
revelado en Jesucristo, nuestra vida
se va transformando en la suya. Se
hace realidad aquello que san Pablo
comentaba a los corintios: «Todos
nosotros, que con el rostro
descubierto reflejamos como en un
espejo la gloria del Señor, vamos
siendo transformados en su misma
imagen, cada vez más gloriosos,
conforme obra en nosotros el
Espíritu del Señor» (1 Cor 3,18). Al
igual que san Pablo, todos los
cristianos estamos llamados también
a reflejar en el rostro la faz de Cristo:
en esto consiste ser apóstoles, en ser
mensajeros del amor de Dios, que se
experimenta en primera persona
durante los ratos de oración. Se
entiende, por tanto, la actualidad de
la invitación a «adentrarse más en la
oración contemplativa en medio del



mundo, y ayudar a los demás a ir por
caminos de contemplación[2]»[3].

Acoger el don de Dios

El apóstol crece al ritmo de la
oración, la renovación personal en el
impulso evangelizador parte de la
contemplación. El Papa recuerda
que: «La mejor motivación para
decidirse a comunicar el Evangelio es
contemplarlo con amor, es detenerse
en sus páginas y leerlo con el
corazón. Si lo abordamos de esa
manera, su belleza nos asombra,
vuelve a cautivarnos una y otra
vez»[4]. Por eso, es fundamental
desarrollar «un espíritu 
contemplativo, que nos permita
redescubrir cada día que somos
depositarios de un bien que
humaniza, que ayuda a llevar una
vida nueva. No hay nada mejor para
transmitir a los demás»[5].

Los Evangelios nos presentan a
distintos personajes a los que, el



encuentro con Cristo, cambia su vida
y les convierte en portadores del
mensaje salvador del Señor. Uno de
ellos es la mujer samaritana que,
como relata san Juan, va
simplemente a buscar agua al pozo
junto al que Jesús está sentado,
descansando. Y es Él quien comienza
el diálogo: «Dame de beber» (Jn 4,10).
A primera vista, la samaritana no se
muestra muy dispuesta a continuar
la conversación: «¿Cómo tú, siendo
judío, me pides de beber a mí, que
soy una mujer samaritana?» (Jn 4,9).
Pero el Señor le hace ver que, en
realidad, Él es ese agua que ella
busca: «Si conocieras el don de Dios…
(Jn 4,10), el que beba del agua que yo
le daré no tendrá sed nunca más,
sino que el agua que yo le daré se
hará en él fuente de agua que salta
hasta la vida eterna…» (Jn 4,14).
Después, una vez traspasado el
corazón de la samaritana, le revela
con claridad y sencillez que conoce
su pasado (cfr. Jn 4,17-18), pero con



tal amor que ella no se siente
desanimada ni rechazada. Todo lo
contrario: Jesús le hace participar de
un universo nuevo, le hace entrar en
un mundo que vive con esperanza,
pues ha llegado el momento de la
reconciliación, el momento en que se
abren las puertas de la oración para
todos los hombres: «Créeme, mujer,
llega la hora en que ni en este monte
ni en Jerusalén adoraréis al Padre.
(...) Llega la hora, y es ésta, en la que
los verdaderos adoradores adorarán
al Padre en espíritu y en verdad» (Jn
4,21.23).

En el diálogo con Jesús, la samaritana
descubre la verdad de Dios y la de su
propia vida. Acoge el don de Dios y se
convierte radicalmente. Por eso, la
Iglesia ha visto en este pasaje
evangélico una de las imágenes más
sugerentes sobre la oración: «Jesús
tiene sed, su petición llega desde las
profundidades de Dios que nos
desea. La oración, sepámoslo o no, es



el encuentro de la sed de Dios y de
sed del hombre. Dios tiene sed de
que el hombre tenga sed de Él»[6]. La
oración es una manifestación de la
iniciativa de Dios, que sale en
búsqueda del hombre, y espera su
respuesta para transformarlo en su
amigo. En ocasiones, parece que es
uno quien toma la iniciativa de
dedicar a Dios un tiempo de oración,
pero, en realidad, esto es ya una
respuesta a su llamada. La oración se
vive como un llamamiento recíproco:
Dios me busca y me espera, y yo
necesito de Dios y le busco.

Tiempo para Dios

El hombre tiene sed de Dios, aunque
con frecuencia no lo sepa reconocer,
e incluso rechace acudir a las fuentes
de agua viva, que son los momentos
dedicados a la oración. La historia de
la samaritana, en este sentido, se
repite en muchas almas: Jesús que
pide un poco de atención, que



intenta suscitar un diálogo dentro del
corazón, en un momento que quizá
parece inoportuno. ¡Da la impresión
de que esos minutos diarios son
demasiados, que no hay espacio en
una agenda tan apretada! Pero,
cuando uno se deja meter por el
Señor en ese diálogo contemplativo,
entonces se descubre que la oración
no es algo que yo hago por Dios sino,
sobre todo, un don que Dios me
concede y que yo simplemente acojo.

Dedicar tiempo al Señor no es
simplemente una tarea entre otras,
una carga más en un horario muchas
veces exigente. Es acoger un regalo
infinitamente valioso, una perla
preciosa o un tesoro escondido en la
normalidad de la vida ordinaria, que
necesitamos cuidar con delicadeza.

La elección del momento de la
oración depende de una voluntad
que quiere dejarse conquistar por el
Amor: no se hace oración cuando se



tiene tiempo, sino que se toma el
tiempo para hacer la oración. Cuando
uno supedita la oración a los huecos
que aparezcan en su horario,
posiblemente no conseguirá hacerla
con regularidad. La elección del
momento es reveladora de los
secretos del corazón: manifiesta el
lugar que ocupa el amor a Dios en la
jerarquía de nuestros intereses
diarios[7].

Orar es siempre posible: el tiempo
del cristiano es el de Cristo
resucitado, que está con nosotros
todos los días (cfr. Mt 28,20). La
tentación más frecuente para
apartarnos de la oración es una
cierta falta de fe, que se manifiesta
en unas preferencias de hecho: «Se
presentan como prioritarios mil
trabajos y cuidados que se
consideran más urgentes; una vez
más, es el momento de la verdad del
corazón y de clarificar
preferencias»[8]. El Señor es lo



primero. Por este motivo, es muy
conveniente determinar el horario
adecuado para la oración, quizá
aconsejándose en la dirección
espiritual, para adaptar ese plan a las
circunstancias personales.

San Josemaría hizo muchos ratos de
oración en el coche, durante los
viajes que realizaba por motivos
apostólicos; en el tranvía, o
caminando por las calles de Madrid,
cuando no tenía otra posibilidad.
Quienes tienen que santificarse en
medio de la vida ordinaria pueden
encontrarse en situaciones
parecidas: un padre o una madre de
familia, algunas veces quizás no
tendrán otra opción que orar al
Señor mientras atienden a los hijos
pequeños: será muy grato a Dios. En
todo caso, recordar que el Señor nos
espera, y tiene preparadas las gracias
que necesitamos para ofrecérnoslas
en la oración, puede ayudar en la



elección del tiempo y lugar más
propicios.

El combate de la oración

Considerar que la oración es un arte,
implica reconocer que siempre se
puede crecer en ella, dejando actuar
cada vez más a la gracia de Dios en
nuestras almas. En este sentido, la
oración también es combate[9]. Es
lucha, en primer lugar, contra
nosotros mismos. Las distracciones
invaden la mente cuando intentamos
crear el silencio interior. Estas nos
descubren aquello a lo que el
corazón está apegado y pueden
convertirse en una luz para pedirle
ayuda a Dios[10].

Nuestro tiempo está marcado por la
multiplicación de las posibilidades
tecnológicas que facilitan la
comunicación en muchos sentidos,
pero que también aumentan las
ocasiones de distracción. Se puede
decir que nos encontramos ante un



nuevo reto para el crecimiento de la
vida contemplativa: aprender a vivir
el silencio interior rodeado de mucho
ruido exterior. En tantos ámbitos se
percibe la primacía de la gestión
sobre la reflexión o el estudio; nos
hemos habituado a trabajar en 
multitasking, prestando atención
simultánea a muchas tareas, lo que
fácilmente puede llevar a vivir en el
inmediatismo de la acción-reacción.
Sin embargo, ante este panorama, se
han revalorizado algunas actitudes
como la atención o la concentración,
que se presentan como un modo de
proteger la capacidad de detenerse y
profundizar en lo que realmente vale
la pena.

El silencio interior se presenta como
una condición necesaria para la vida
contemplativa. Nos libera del 
apegamiento a lo inmediato, a lo
fácil, a lo que distrae pero no llena,
de modo que nos podamos centrar
en nuestro verdadero bien:



Jesucristo, que nos sale al encuentro
en la oración.

El recogimiento interior implica un
movimiento que va de la dispersión
en muchas actividades, hacia la
interioridad. Ahí es más sencillo
encontrar a Dios, y reconocer su
presencia en lo que Él hace
cotidianamente en nuestras vidas –
detalles del día a día, luces recibidas,
actitudes de otras personas–,y así
poder manifestarle nuestra
adoración, arrepentimiento, petición,
etc. Por eso, el recogimiento interior
es fundamental para un alma
contemplativa en medio del mundo:
«La verdadera oración, la que
absorbe a todo el individuo, no la
favorece tanto la soledad del
desierto, como el recogimiento
interior»[11].

A la búsqueda de luces nuevas

La oración, al ser también búsqueda
del hombre, implica el deseo de no



conformarse con un modo rutinario
de dirigirse al Señor. Si todas las
relaciones duraderas implican el
afán continuo de renovar el amor, la
relación con Dios que se fragua
especialmente en los momentos
dedicados exclusivamente a Él,
también debería caracterizarse por
este deseo.

«En tu vida, si te lo propones, todo
puede ser objeto de ofrecimiento al
Señor, ocasión de coloquio con tu
Padre del Cielo, que siempre guarda
y concede luces nuevas»[12].
Ciertamente, esas luces el Señor las
concede contando con la búsqueda
apasionada de sus hijos, con la
disposición de escuchar con sencillez
la palabra que nos dirige, dejando de
lado la idea de que ya no hay nada
nuevo por descubrir. En esto, es un
ejemplo la actitud de la samaritana
junto al pozo: aunque su vida de fe
estaba enfriada, guardaba dentro de



su corazón el deseo de la llegada del
Mesías.

Esta aspiración se traducirá en
volver a llevar los sucesos diarios al
diálogo con el Señor, pero sin
pretender conseguir una solución
inmediata y a nuestra medida. Es
más importante pensar qué quiere el
Señor: tantas veces, lo único que
espera es que nos pongamos con
sencillez enfrente de Él, y que
hagamos una memoria agradecida
de todo aquello que el Espíritu Santo
está obrando silenciosamente en
nosotros. O, quizá, implicará también
volver a tomar los Evangelios y
contemplar con calma la escena y
participar en ella «como un
personaje más»[13], para dejarse
interpelar por Cristo. Alimentar la
oración es también partir en nuestro
diálogo con el Señor de los textos que
la Iglesia pone en nuestros labios en
la liturgia que hemos celebrado ese
día. Las fuentes de la oración son



inagotables: si sabemos acudir a ellas
con ilusión nueva, el Espíritu Santo
hará el resto.

Cuando no se encuentran las
palabras

Con todo, en algunas ocasiones,
ocurrirá que, a pesar del esfuerzo,
uno no consigue entablar un diálogo
con Dios. Cómo consuela, entonces,
recordar aquella indicación del
Señor: «al orar no empleéis muchas
palabras como los gentiles, que
piensan que por su locuacidad van a
ser escuchados» (Mt 6,7). Es el
momento de volver a confiar en la
acción del Espíritu Santo en el alma,
que «acude en ayuda de nuestra
flaqueza: porque no sabemos lo que
debemos pedir como conviene; pero
el mismo Espíritu intercede por
nosotros con gemidos inefables» (Rm
8,26).

Al hilo de las palabras de san Pablo a
los Romanos, Benedicto XVI describía



cuál es la actitud de abandono que
impregna a la oración: «Queremos
orar, pero Dios está lejos, no tenemos
las palabras, el lenguaje, para hablar
con Dios, ni siquiera el pensamiento.
Solo podemos abrirnos, poner
nuestro tiempo a disposición de Dios,
esperar que él nos ayude a entrar en
el verdadero diálogo. El Apóstol dice:
precisamente esta falta de palabras,
esta ausencia de palabras, incluso
este deseo de entrar en contacto con
Dios, es oración que el Espíritu Santo
no sólo comprende, sino que lleva,
interpreta ante Dios. Precisamente
esta debilidad nuestra se transforma,
a través del Espíritu Santo, en
verdadera oración, en verdadero
contacto con Dios»[14].

No hay motivos, por tanto, para
desanimarse si se siente la dificultad
de mantener un diálogo con el Señor.
Cuando el corazón parece que está a
disgusto con las realidades
espirituales, el tiempo de meditación



se hace largo, el pensamiento divaga
en otras cosas, o la voluntad se
resiste y el corazón está seco, quizá
nos sirvan las siguientes
consideraciones:

«La oración –recuérdalo– no consiste
en hacer discursos bonitos, frases
grandilocuentes o que consuelen...

Oración es a veces una mirada a una
imagen del Señor o de su Madre;
otras, una petición, con palabras;
otras, el ofrecimiento de las buenas
obras, de los resultados de la
fidelidad...

Como el soldado que está de guardia,
así hemos de estar nosotros a la
puerta de Dios Nuestro Señor: y eso
es oración. O como se echa el
perrillo, a los pies de su amo.

—No te importe decírselo: Señor,
aquí me tienes como un perro fiel; o
mejor, como un borriquillo, que no
dará coces a quien le quiere»[15].



La fuente que cambia el mundo

La vida de oración nos abre las
puertas al trato con Dios, relativiza
los problemas a los que a veces
damos una importancia
desmesurada, nos recuerda que
estamos siempre en manos de
nuestro Padre del Cielo. Sin embargo,
esta no nos aísla del mundo, ni es
una escapatoria para los problemas
diarios. La verdadera oración es
significativa: incide en nuestra vida,
la ilumina, y nos abre a nuestro
entorno con una perspectiva
sobrenatural: «Una oración intensa,
pues, que sin embargo no aparta del
compromiso en la historia: abriendo
el corazón al amor de Dios, lo abre
también al amor de los hermanos, y
nos hace capaces de construir la
historia según el designio de
Dios»[16].

En la oración, el Señor no quiere
apagar únicamente nuestra sed, sino



que esa experiencia nos lleve a
compartir la alegría del trato con Él.
Es lo que sucedió en el corazón de la
samaritana: después del encuentro
con Jesús, se apresura a darlo a
conocer a la gente de su entorno:
«Muchos samaritanos de aquella
ciudad creyeron en él por la palabra
de la mujer que atestiguaba: «Me ha
dicho todo lo que he hecho» (Jn 4,39).
Señal de la oración auténtica es el
deseo de compartir la experiencia de
Cristo con los demás, porque «¿qué
amor es ese que no siente la
necesidad de hablar del ser amado,
de mostrarlo, de hacerlo
conocer?»[17].

Santa María es Maestra de oración.
Ella, que supo guardar las cosas de su
Hijo, meditándolas en su corazón
(cfr. Lc 2,51), acompaña a los
discípulos de Jesús en la oración (cfr. 
Hch 1,14), mostrándoles el camino
para recibir con plenitud el don del
Espíritu Santo, que los hará lanzarse



a la aventura divina de la
evangelización.

Juan Francisco Pozo - Rodolfo Valdés

[1] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2567.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
67.

[3] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[4] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 264.

[5] Ibidem.

[6] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2560. Cfr. San Agustín, De diversis
quaestionibus octoginta tribus, 64, 4:
CCL 44 A140 (PL 40, 56).



[7] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2710.

[8] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2732.

[9] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, nn. 2725 y ss.

[10] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2729.

[11] San Josemaría, Surco, 460.

[12] San Josemaría, Forja, 743.

[13] Amigos de Dios, n. 222.

[14] Benedicto XVI, Audiencia
general, 16 de mayo de 2012.

[15] Forja, n. 73.

[16] San Juan Pablo II, Carta
apostólica Novo millennio ineunte, n.
33.



[17] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 264.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/caminos-de-
contemplacion/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/caminos-de-contemplacion/
https://opusdei.org/es-uy/article/caminos-de-contemplacion/
https://opusdei.org/es-uy/article/caminos-de-contemplacion/

	Para mí, vivir es Cristo (II): caminos de contemplación. Unidad entre oración y evangelización

