
opusdei.org

“Camino” (Josemaría
Escrivá) y “El alma
victoriosa de la
pasión
dominante” (Francisco
Javier Hernández)

El profesor Ángel Gómez
Moreno publica en un artículo
del primer número de la revista
Archiletras científica, varias
hipótesis sobre una supuesta
relación entre “Camino” (de san
Josemaría Escrivá) y el libro de
Francisco Javier Hernández. El
historiador Luis Cano explora a
continuación el contexto, ofrece



algunos datos y comparte sus
conclusiones.

03/09/2020

En un artículo publicado en 
Archiletras científica (n. 1, 2019, pp.
235-261), el filólogo Ángel Gómez
Moreno pone en relación un libro de
espiritualidad del siglo XVIII, El alma
victoriosa de la pasión dominante,
escrito por el jesuita Francisco Javier
Hernández (1714-1767) con Camino,
de san Josemaría Escrivá (1902-1975).
Gómez Moreno sostiene que el
fundador del Opus Dei leyó El alma
victoriosa, inspirándose en él para
escribir Camino. Sus afirmaciones
encontraron un eco mediático
notable, pero un análisis
complementario muestra que las
coincidencias entre ambos libros no
van más allá de las que puedan
existir entre muchos otros libros de



espiritualidad, que lógicamente se
refieren a realidades comunes.

La obra del jesuita Francisco Javier
Hernández fue publicada en Valencia
en 1758. El libro se encuentra on
line[1], por lo que es fácilmente
consultable. Está dividido en dos
partes: la primera dedicada a la
lucha ascética contra la “pasión
dominante”, es decir, el defecto
preponderante que cada uno tiene.
Para combatir este defecto,
Hernández propone el “examen
particular”, que para él es «el medio
más ejecutivo para tener a raya una
pasión dominante»[2]. La segunda
parte del libro es un devocionario,
con la peculiaridad de que el autor
comenta las diversas devociones, a
menudo para descubrir dónde puede
insinuarse negativamente la propia
“pasión dominante”.

Gómez Moreno explica que se
interesó por la obra de Hernández



cuando investigaba el género
literario tardo medieval del ars bene
moriendi, es decir, de los libros que
se publicaron para ayudar a bien
morir. Profundizando en ese filón se
encontró por casualidad con el Alma
victoriosa, que en realidad no
pertenece a ese género, sino a lo que
se podría denominar un manualito –
así lo llama a menudo su autor– de
tema ascético y de devoción.

Hay que estar agradecidos a Gómez
Moreno por haber rescatado esa joya
de la literatura espiritual castellana
que yacía en el olvido. El alma
victoriosa es un libro interesante,
redactado en un precioso castellano,
como otros muchos que se
produjeron en siglos pasados en
España. El artículo del catedrático
complutense, además, contiene
informaciones valiosas para conocer
mejor la historia de la literatura
espiritual hispánica, en la que tanto
destacaron los santos, teólogos y



autores del Siglo de Oro y de otros
periodos, como el que nos ocupa.

Como hemos dicho, Gómez Moreno
piensa que san Josemaría había leído
este libro. Se trata de una hipótesis
atractiva y no del todo imposible y
quizá –de ser cierta– es verosímil que
Escrivá apreciase algunas de sus
partes, aunque también rechazaría
muchas otras, sin duda. Gómez
Moreno escribe lleno de admiración
y afecto por el fundador del Opus Dei
y afirma que sus hallazgos son
«prueba irrefutable de que Escrivá
de Balaguer leyó a Hernández» (p.
250), dejando «una huella nítida en 
Camino» (p. 258).

Pero la realidad es que no hay
ningún dato histórico que avale esa
hipótesis. Lo que es claro es que
ambos autores –Escrivá y
Hernández– beben de una misma
tradición espiritual secular, común
en numerosos autores de



espiritualidad. Todo esto estaba ya
ampliamente explicado en la
monumental obra de Pedro
Rodríguez sobre Camino[3], donde se
analizan a fondo y con rigor las
dependencias reales, no los
parecidos superficiales, del libro de
Escrivá con autores de la
espiritualidad precedentes a él.
Gómez Moreno cita esa edición, pero
se echa en falta un diálogo con ella,
pues probablemente hubiera
encontrado allí respuesta a los
interrogantes que se plantea, que
estaban ya resueltos.

Lo más interesante no es demostrar o
negar esa filiación, sino llamar la
atención sobre algo que,
indirectamente, ha provocado el
artículo de Gómez Moreno: el tema
de la conexión del fundador del Opus
Dei con una gran tradición espiritual
católica que tiene algunos de sus
mayores representantes en nombres
como los de san Juan de Ávila, san



Ignacio de Loyola, san Francisco de
Sales, santa Teresa de Jesús, san Juan
de la Cruz, Alonso Rodríguez, Luis de
la Puente, san Alfonso María de
Ligorio, santa Teresa de Lisieux y
tantos otros. Josemaría Escrivá se
nutre de ese tesoro espiritual, no
solamente porque conoció muy bien
a los maestros de espiritualidad que
he mencionado, sino porque vivía en
un momento histórico en el que la
vida religiosa estaba muy influida
por esos autores[4]. También
Hernández –con sus dependencias y
discontinuidades– tomó gran parte
de lo que dice de autores anteriores a
él, especialmente de san Ignacio de
Loyola y de san Francisco de Sales,
como él mismo reconocía[5].

Hasta ahora no ha emergido ningún
dato acerca de que Escrivá hubiera
tenido, leído o conocido El alma
victoriosa. No está en su biblioteca,
en la que se encuentran algunos
libros de la época de Hernández o



anteriores[6], ni lo menciona en
ningún escrito, que sepamos. En
cambio está perfectamente
documentado que Escrivá leyó y
trabajó a fondo los escritos de los
autores que hemos referido y otros
muchos[7]. Los tenía en su biblioteca
y si los había perdido de vista tras
haberlos leído en su juventud,
intentó conseguirlos después,
aunque se tratara de libros raros y
antiguos[8].

Por tanto, no hay ningún dato
histórico que avale la hipótesis de
Gómez Moreno. Los argumentos
filológicos que esgrime resultan
problemáticos porque no hay
semejanzas textuales entre El alma
victoriosa y Camino, sino mera
coincidencia en temas muy amplios
que, como decimos, están presentes
en otros autores más importantes,
que Escrivá sí conocía. Por tanto,
agradeciendo el trabajo de Gómez
Moreno –que tiene aspectos muy



positivos y que permite abrir una
profundización que podrá ser
fructífera, aplicando el método
adecuado– mi opinión es que las
filiaciones que establece el filólogo
entre las dos obras no tienen base
suficiente.

Gómez Moreno piensa que Escrivá
leyó a Hernández porque ambos
autores hablan de temas como la
lucha contra el defecto dominante, la
práctica del examen particular o el
ofrecimiento de obras por la
mañana; de la devoción al ángel
custodio; de la lucha contra el ocio y
del cumplimiento de los deberes del
propio estado, necesarios para la
vida cristiana y otras cuestiones
semejantes. Pero, como decimos,
tales paralelismos no son prueba de
una dependencia textual sino de la
participación en un patrimonio
espiritual común.



Dejemos claro que el propósito de
estas líneas no es rebatir el artículo
de Gómez Moreno, sino aprovechar
la oportunidad para abordar un tema
que su artículo –y otros trabajos que
le han precedido[9]– han planteado: la
inserción de Escrivá de Balaguer y de
la obra por él fundada, en la
tradición espiritual católica. Pero
como el ilustre colega ha tenido la
paciencia de rastrear las semejanzas
entre los dos autores, hay que
responder con algún ejemplo que
avale la hipótesis contraria, es decir,
que muy probablemente Escrivá
tomó algunos de los temas que
señala Gómez Moreno de otros
autores, más influyentes en su vida
que Hernández. Veamos algunos
ejemplos.

Si el fundador del Opus Dei habla del
examen particular en Camino, no es
porque haya leído al jesuita del siglo
XVIII, sino porque el examen
particular es una práctica muy



difundida cuando vive Escrivá. Podía
haberlo aprendido del Ejercicio de
perfección (1606) del jesuita Alonso
Rodríguez (1538-1616), libro de
espiritualidad famosísimo, que
dedica abundantes páginas al
examen particular[10]. Sabemos que
Escrivá conocía bien este libro, desde
su época de seminarista en Logroño
y Zaragoza[11]. En su biblioteca se han
encontrado dos ejemplares, uno de
1930 y otro de 1941, cada uno de
ellos en tres volúmenes[12].

En realidad, Alonso Rodríguez se
inspira a su vez en san Ignacio de
Loyola quien –como el mismo
Hernández explica en su libro y
también Gómez Moreno señala–
restauró este ejercicio del examen
particular, que era ya practicado
antes de él por otros santos. El
examen particular, que forma parte
del conjunto de prácticas piadosas
que cada día realizan los miembros
del Opus Dei y otras muchas



personas, se ha considerado siempre
como algo original del fundador de la
Compañía, aunque ese espíritu de
comprobación se encuentra ya
muchos siglos antes, entre los Padres
del desierto e incluso entre los
paganos estoicos[13]. El santo
guipuzcoano explica perfectamente
cómo hacerlo en los Ejercicios
espirituales[14], e incluso propone
llevar un control por escrito,
mediante una tabla, donde se pueden
apuntar diariamente los actos
contrarios a una virtud determinada,
o las caídas en el defecto
dominante[15]. Esa hoja de control
inspira a Hernández a proponer
también él una cuadrícula, aunquede
duración anual, para facilitar el
examen particular[16].

Escrivá no solo conoció muy bien a
Alonso Rodríguez sino también a san
Ignacio de Loyola. En su biblioteca se
han hallado numerosos ejemplares
de los Ejercicios espirituales y de



otros autores que comentan la gran
obra de san Ignacio[17]. Como es
sabido, el autor de Camino predicó
muchas tandas de ejercicios
espirituales ignacianos, sobre todo al
clero y a comunidades religiosas[18],
por lo que su conocimiento del libro
del santo de Loyola era profundo.
Precisamente, el origen de tres de los
cuatro puntos de Camino que se
refieren al examen particular está en
unas notas que Escrivá tomó en 1938,
mientras daba una tanda de
ejercicios ignacianos al clero en
Vergara, como ha documentado
fehacientemente Pedro Rodríguez[19].
El cuarto punto sale de una
anotación de 1938, que procede de la
vida del P. William Doyle S.J. cuya
biografía había leído Escrivá en 1933.
Este jesuita irlandés tenía como
examen particular una pequeña
mortificación que Escrivá denominó
en Camino la “tragedia de la
mantequilla”[20].



De modo que, con toda seguridad,
Escrivá decidió incorporar a Camino
algunas consideraciones sobre el
examen particular –práctica que
conocía desde muchos años atrás–
después de retomar el contacto con
el libro de san Ignacio en 1938.
Recordemos que Camino apareció en
1939, un año después de que san
Josemaría redactara esas notas, no
en 1934, como escribe Gómez
Moreno (p. 235). En 1934 había salido
Consideraciones espirituales, donde
no se menciona el examen particular
en ninguno de sus puntos. Por tanto,
parece claro que no fue Hernández
quien le inspiró esos pensamientos,
sino la lectura de autores más
difundidos, que Escrivá conocía bien.
Sin olvidar que el director espiritual
de san Josemaría fue durante años el
jesuita P. Valentín Sánchez, que pudo
también familiarizarle con la
práctica ignaciana.



Otro posible paralelismo, señalado
por Gómez Moreno (pp. 248-249),
está en relación con la santificación
en la vida ordinaria y en el trabajo
que predicaba san Josemaría. El
jesuita afirma que el cumplimiento
de los propios deberes es
«fundamento de la perfección,
porque sobre ella descansa con
solidez el ejercicio de las virtudes, la
práctica de los consejos Evangélicos,
y la ejecución de ciertas
devociones» (pp. 58-59). Sostiene –
con razón– que no se puede dar una
verdadera vida devota si se
descuidan las propias obligaciones,
en definitiva, si no se practican la
moral y las virtudes en las propias
tareas profesionales. Para él, una
devoción que permita el descuido de
las propias obligaciones «es una
ficción, es un engaño, es una
calificada hipocresía» (p. 59).

De lo que está hablando el jesuita no
es de la santificación del trabajo, sino



del defecto de la beatería, fustigado
desde tiempo inmemorial por
predicadores y escritores. Es decir,
que no se puede progresar en la
virtud de la piedad siendo a la vez
una persona perezosa, injusta,
gravemente negligente, etc.

Pero lo que afirma Escrivá en 
Camino es distinto: «Pon un motivo
sobrenatural a tu ordinaria labor
profesional, y habrás santificado el
trabajo»[21]. La imitación de Cristo
trabajador; la vida contemplativa en
medio de las ocupaciones ordinarias
y profesionales; el amor apasionado
al mundo y a lo secular para
elevarlos a Dios[22], son conceptos
esenciales en la espiritualidad que
predicó Josemaría Escrivá y que no
aparecen en el texto de Hernández,
que aborda todo desde la perspectiva
ascética.

En san Josemaría, la cuestión de la
identificación con Cristo en el trabajo



y en la vida ordinaria es
fundamental porque –como escribe
Aranda– constituye«la meta y la
sustancia del ser cristiano y también,
por tanto, la razón misma de la lucha
por la santidad»[23]. Que el cristiano
llegue a ser alter Christus, otro Cristo,
más aún ipse Christus, el mismo
Cristo, es uno de los ejes centrales de
su mensaje.

Vemos aquí un punto en el que –lejos
de inspirarse en Hernández, que ni
siquiera alude al tema– el fundador
del Opus Dei conecta con una
tradición católica secular. ¿Quién
puede olvidar la figura de san
Francisco de Asís, tradicionalmente
presentada como el modelo acabado
del alter Christus?[24]. Por otro lado,
en un texto que san Josemaría
seguramente conoció y meditó,
porque tuvo amplísima difusión
entre los sacerdotes de su tiempo, la
encíclica Haerent animo, escrita de su
puño y letra por san Pío X,



encontramos esta fórmula: el
sacerdote es alter Christus[25]. Esta
tradición secular, de la que se
podrían dar otros ejemplos, es sin
embargo releída y propuesta por
Escrivá «en el escenario de la vida
cotidiana y del trabajo ordinario del
“cristiano corriente”»[26]. No es ya
una meta para el fraile consagrado a
Dios, ni para el sacerdote, sino para
el laico: es un ejemplo más de una
tradición espiritual, recogida y
proyectada por Escrivá hacia un
nuevo escenario.

Hay una frase de Hernández que
seguramente habría gustado mucho
a Escrivá. Dice el autor jesuita que la
rectitud de intención, es decir, obrar
por agradar a Dios, convierte las
obras más indiferentes en «acciones
santas: sagrada alquimia, que sabe
convertir en oro finísimo el polvo
despreciable» (p. 65). San Josemaría
hablaba de que, en la santificación
del trabajo, se realizaba el prodigio



del rey Midas: convertir en oro todo
lo que tocaba[27]. Incluso en Camino
(n. 599) se refiere al polvo «sucio y
caído» de la propia miseria, que el
Espíritu Santo puede levantar de la
tierra y hacer que «brille como el
oro». Hay paralelismos, sin duda,
pero establecer aquí una
dependencia también parece
arriesgado, sin conocer el contexto
histórico en el que vivió Escrivá.
Porque la frase de Hernández se
encuentra también textualmente en
un libro que fue adoptado en los
seminarios españoles, entre ellos el
de Logroño –donde san Josemaría
estudió– para la formación litúrgica y
pastoral de los seminaristas: el 
Tesoro del sacerdote, del P. José Mach
S.J. Además, el P. Mach la volvió a
incluir en un devocionario que tuvo
una gran difusión en España: El
áncora de salvación[28]. Por otra parte,
el símil del polvo que se eleva y que
Dios hace brillar en las alturas tiene
afinidad con un pensamiento de



Santa Teresa de Lisieux, que san
Josemaría conocía bien[29].

En el fondo es doctrina común, más
aún, bíblica. San Pablo escribe, en
efecto: «Ya comáis, ya bebáis, o
hagáis cualquier otra cosa, hacedlo
todo para gloria de Dios»[30] y
también: «Todo cuanto hagáis de
palabra o de obra, hacedlo todo en
nombre del Señor Jesús, dando
gracias a Dios Padre por medio de
Él»[31].

Si hubiera que establecer
paralelismos en la cuestión de la
santificación de la vida ordinaria –y
particularmente del trabajo–, más
que a Hernández habría que acudir a
san Francisco de Sales (1567-1622),
que recomendaba: «Entre los
quehaceres y la ocupaciones
comunes, que no requieren una
atención constante para que resulten
bien, mires a Dios de vez en cuando,
como hacen los que navegan por la



mar, que para llegar a puerto
avizoran más la altura del cielo que
el punto por donde van; de esta
forma Dios trabajará contigo»[32].
Pienso que tal modo de describir la
vida contemplativa en medio del
trabajo bien podría haberla hecha
suya san Josemaría, como también
aplaudiría esta otra afirmación del
santo obispo de Ginebra: «nosotros
hemos de trabajar por amor de
Dios»[33]; es evidente la conexión con
el n. 813 de Camino: «Hacedlo todo
por Amor».

La clave del amor a Dios está
profundamente metida en la
religiosidad moderna y
contemporánea, en buena parte
gracias a san Francisco de Sales, cuya
espiritualidad bien puede definirse
una “espiritualidad del amor”. Pío IX,
al declararlo Doctor de la Iglesia le
aplicó este título: Doctor del Amor
divino[34]. La cuestión del amor a Dios
es muy importante para distinguir



entre lo que Escrivá predica sobre el
trabajo y lo que encontramos en
otros autores y maestros de
espiritualidad, para quienes el
trabajo tiene muchas veces un mero
valor ascético, para evitar la
ociosidad, aunque lógicamente
pueda también ofrecerse a Dios,
como se hace con las penalidades y
otras situaciones gravosas de la
vida[35]. En san Josemaría –como en
santa Teresa de Lisieux, cuyo influjo
en Escrivá es patente– el amor a Dios
–un amor que escribía con
mayúscula– es un elemento esencial
de la santificación del trabajo: «El
trabajo nace del amor, manifiesta el
amor, se ordena al amor –escribirá
en una de sus homilías–.
Reconocemos a Dios no sólo en el
espectáculo de la naturaleza, sino
también en la experiencia de nuestra
propia labor, de nuestro esfuerzo. El
trabajo es así oración, acción de
gracias»[36]. También en Camino es
así, como señala Pedro Rodríguez:



«Todo en Camino está dominado por
la idea del Amor con mayúscula»[37].
Escrivá añade algo más: para que el
amor a Dios sea auténtico hay que
poner esfuerzo por trabajar con
perfección[38].

Si tuviéramos que hablar de las
discontinuidades del libro del jesuita
con Camino y con otros escritos de
san Josemaría, este tema sería uno de
ellos. Para Hernández, lo que
predomina en la vida cristiana es la
lucha ascética, al fin de dominar las
pasiones, de progresar en las
virtudes y destruir los vicios. Está
menos presente el tema del amor a
Dios, aunque lógicamente lo
menciona alguna vez. Esta inflación
de ascetismo contrasta con la visión
de san Josemaría, para quien la lucha
ascética está preferentemente
orientada al amor de Dios: «Vive de
Amor y vencerás siempre –aunque
seas vencido– en las Navas y los
Lepantos de tu lucha



interior» (Camino, n. 433); «Todo lo
que se hace por Amor adquiere
hermosura y se
engrandece» (Camino, n. 429). Los
ejemplos podrían multiplicarse,
tomando solo como referencia 
Camino[39]. En cambio, el libro de
Hernández habla muy poco del amor
a Dios y no lo relaciona con la lucha
ascética: usa la palabra “amor” solo
cinco veces en relación a Dios, y
nunca como motor o estímulo del
propio progreso espiritual.

Además de insistir en el tema del
amor a Dios, san Francisco de Sales
brindó también una espiritualidad
para los laicos que buscaban la
perfección cristiana, sin abandonar
el mundo. Aunque según algunos
autores, no fuera exactamente la
suya una “espiritualidad laical”[40], lo
cierto es que el santo obispo de
Ginebra contribuyó poderosamente a
fomentar los deseos de perfección
entre los laicos, por medio de la



santificación de los deberes del
propio estado, dando consejos muy
sabios, que eran fruto de su
experiencia de pastor y director
espiritual. En su Introducción a la
vida devota, un libro que –junto a su 
Tratado del amor de Dios– ha ejercido
por siglos una influencia profunda
en la vida católica, afirma que «es un
error, y aun una herejía, querer
desterrar la vida devota de las
compañías de los soldados, del taller
de los obreros, de la corte de los
príncipes y del hogar de los
casados»[41]. Su “vida devota” es el
camino a la perfección cristiana, es
decir, a la santidad. San Josemaría
conocía bien ese libro, que
naturalmente se encuentra en su
biblioteca, y lo recomendaba como
lectura espiritual a las personas que
se acercaban a su apostolado[42].
Podemos mencionar también a otro
autor, san Alfonso María de Ligorio,
que sigue en muchos aspectos a san
Francisco de Sales y que realizó una



amplia labor pastoral entre los laicos,
además de escribir algunos de los
libros espirituales más difundidos de
la historia[43]. En su Práctica del amor
a Jesucristo, afirma: «en gravísimo
error están quienes sostienen que
Dios no exige que todos seamos
santos, y cada uno según su estado, el
religioso como religioso, el seglar
como seglar, el sacerdote como
sacerdote, el casado como casado, el
mercader como mercader, el soldado
como soldado, y así de los demás
estados y condiciones»[44].

En la España del primer tercio del
siglo veinte, en la que se formó
Escrivá, san Francisco de Sales –junto
a otros autores como san Alfonso
María de Ligorio y, por supuesto, san
Ignacio– era un inspirador de la
espiritualidad y de la piedad[45]. En
1923, el papa Pío XI dedicó su
segunda encíclica al santo obispo de
Ginebra, la Rerum omnium[46]. No fue
una encíclica muy comentada en la



época, pero apareció en los boletines
diocesanos, concretamente en el de
Zaragoza, que bien pudo leer Escrivá
en el seminario de esa ciudad.

Allí escribía el Papa: «“Sed perfectos
como vuestro Padre celestial es
perfecto”. Ni se crea que la invitación
está dirigida solamente a algunas
pocas almas privilegiadas (…). Al
contrario, como se deduce de las
palabras, la ley es universal y no
admite excepción». Hablando de san
Francisco de Sales, el pontífice
afirmaba que fue dado por Dios a la
Iglesia «para desmentir el prejuicio
(…) hoy todavía no extirpado, de que
la verdadera santidad, tal como
viene propuesta por la Iglesia, o no
se puede conseguir o al menos sea
cosa difícil de alcanzar para la
generalidad de los fieles y está
reservada únicamente a algunos
espíritus magnánimos (…) que viven
en el claustro». Y, a continuación,
exhortaba a los obispos: «Es nuestro



más vivo deseo que llaméis la
atención de los fieles acerca del
deber de practicar la santidad propia
del estado de cada uno. (…) Procurad
que los fieles entiendan bien que la
santidad de la vida no es privilegio
de unos pocos, con exclusión de los
demás, sino que todos están llamados
a ella y todos tenemos esa misma
obligación»[47].

En la revista La Vida Sobrenatural,
que dirigía el P. Arintero O.P., uno de
los teólogos más importantes de
España en el primer tercio del siglo
veinte, se hallan diversas referencias
a este tema. En un artículo de 1924 se
lee, por ejemplo: «Y entiéndase que
oración no es solamente levantar el
corazón a Dios y rogarle con
palabras; es también, y sobre todo,
derramarse en su presencia con
afectos, los cuales nunca son más
aceptos a los ojos divinos que cuando
se exhalan junto a las obras y el
cumplimiento de las obligaciones de



nuestro estado; es decir, que todas
las obras en que nos ejercitemos
pueden convertirse en verdadera
oración (...) realizando todos
nuestros actos en nombre de Dios,
aun los más indiferentes, cuando la
razón los dirige y la pureza y la
justicia les acompañan, se truecan en
verdadera oración»[48]. San Josemaría
escribe en Camino: «Una hora de
estudio, para un apóstol moderno, es
una hora de oración»[49].

Los ejemplos podrían multiplicarse,
acerca de la posibilidad de la unión
con Dios a través de los deberes de
estado, remontándose a la
Antigüedad cristiana[50]. En los años
veinte-treinta del siglo veinte estaba
muy en boga la disputa sobre la
“llamada universal a la mística”, de
la que La Vida Sobrenatural era
adalid, una cuestión que está
íntimamente relacionada con la
llamada universal a la santidad[51].
Sabemos que san Josemaría leía esa



revista –que era muy conocida en
seminarios y comunidades
religiosas– y que ejerció una
influencia espiritual sobre él,
especialmente los escritos de María
Teresa Desandais que se publicaban
allí bajo el seudónimo de P.M.
Sulamitis[52]. Todo esto está
relacionado con la Obra del Amor
misericordioso, con la que Escrivá
estuvo en contacto, como Federico
Requena ha ilustrado con
profundidad[53].

Podría hablarse también, pero nos
llevaría a aumentar excesivamente
la extensión de esta nota, de la
sintonía de san Josemaría Escrivá
con santa Teresa de Lisieux,
especialmente en Camino. Remitimos
a cuanto ha escrito Pedro Rodríguez
en su edición crítico-histórica, donde
aporta numerosos datos[54]. Los temas
de la infancia espiritual[55], del
sentido de la filiación divina, del
cuidado de las cosas pequeñas y



sobre todo de la vida cristiana
entendida como un camino de amor
a Dios son puntos de contacto con
una Doctora de la Iglesia que ha
influido poderosamente en la
espiritualidad contemporánea.

Además de las influencias que
Escrivá pudo haber recibido de sus
lecturas, hay que considerar su
formación como seminarista en
Logroño y Zaragoza; los directores
espirituales que tuvo[56]; las
asociaciones piadosas a las que
perteneció, como el Apostolado de la
Oración[57]; las revistas católicas o de
espiritualidad que leía, tomando
ejemplos o ideas... Todo esto, junto a
los libros que componían su
biblioteca, que gracias al paciente
trabajo de Jesús Gil podemos
conocer[58], significa que san
Josemaría vivía inmerso en un
ambiente espiritual, en un
patrimonio común, que sin embargo,
el fundador del Opus Dei modeló con



originalidad y proyectó hacia una
tarea pastoral muy nueva: abrir un
camino vocacional a los laicos.

Como se ve, Escrivá no necesitó
conocer a través de Hernández unas
materias que eran doctrina común,
aunque sorprende que afirmaciones
tan claras como las que hemos citado
aquí fueran bastante ignoradas o
poco comprendidas en la época en
que san Josemaría escribió Camino,
hasta el punto de suscitar sospecha y
escándalo en algunos, cuando el
fundador las predicó. En todo caso,
esa doctrina común era el contexto
en el que el joven sacerdote vivía
cuando recibió una luz potentísima,
un carisma fundacional, que le
permitió organizar, depurar y
proyectar en una dirección precisa
ese patrimonio espiritual recibido y
por recibir.

Escrivá siempre sostuvo que lo que él
predicaba era «viejo como el



Evangelio, y como el Evangelio,
nuevo»[59]. Desde la patrística hasta la
edad contemporánea, hay múltiples
antecedentes a su mensaje, como
hemos visto. Lo que parece nuevo es
el modo en que Escrivá lo propone y
lo hace realizable. Es alguien que
encuentra los modos para que ese
ideal pueda vivirse en medio de la
agitada vida de un laico del siglo XX.
Usa las herramientas y el material
que ya existen y que tiene a su
disposición. Toma todo lo que la
tradición espiritual anterior le
brinda para facilitar ese difícil
objetivo. Partiendo de una luz inicial
muy intensa, va delineando un
espíritu y una institución que
servirán de ayuda y de referencia a
los laicos que sienten la inquietud de
llevar una vida santa, sin dejar de ser
lo que son: viviendo en el
matrimonio o en el celibato, en
medio de un trabajo profesional
absorbente, con una “pasión
dominante”[60] por la evangelización



y por buscar la unión con Dios en
todo momento.

Los ladrillos existían, pero Escrivá
construyó con ellos un hogar
concreto, una realidad dentro de la
Iglesia, para acoger a gentes de todo
tipo. El hogar respira la tradición
espiritual católica, tal como existía
en el siglo veinte. La mayoría de las
prácticas y medios que el fundador
sugería a quienes le seguían eran
entonces corrientes en España[61]. La
Acción Católica, las múltiples
asociaciones de fieles que existían,
las proponían a los laicos. También la
terminología que usa es parecida y
las ideas ascéticas y apostólicas son
semejantes a las que existían en ese
contexto histórico. Es decir, san
Josemaría no es un fundador que
rompa con el ambiente espiritual en
el que vive, al contrario, es parte de
él, vive en él. Al mismo tiempo, su
carisma fundacional, la experiencia
pastoral que acumuló y los diversos



acontecimientos que jalonaron la
vida de la Iglesia y la vida de Escrivá
terminaron por modelar esa
herencia común hasta darle una
originalidad propia.

Luis Cano

[1] Francisco Javier Hernández S.J., 
El alma victoriosa de la pasión
dominante, por medio del examen
particular de la conciencia, de los
ejercicios cotidianos, y práctica de las
devociones, Tomás de Orga y Andrés
de Sotos, Valencia, 1777. Tomo como
referencia esta edición, disponible
digitalmente en la Biblioteca
Valenciana Digital: https://
bivaldi.gva.es/es/consulta/
registro.cmd?id=3293

[2]Ibid., p. 8.

https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=3293
https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=3293
https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=3293


[3] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Camino, edición crítico-
histórica preparada por Pedro
Rodríguez, Madrid, Rialp, 2004, 3ª ed.

[4] Cfr. Baldomero Jiménez Duque,
“Espiritualidad y apostolado”, en 
Historia de la Iglesia en España, vol.
V, BAC, Madrid, 1989, pp. 395-474.

[5] Hernández, op. cit., pp. 8-9.

[6] Hay por ejemplo una edición de
las obras de Fray Luis de Granada de
1768-1771, elCombate espiritual, de
Lorenzo Scupoli, en una edición de
1773; la obra de Baltasar Bosch de
Centellas y Cardona,Prácticas de
visitar los enfermos, y ayudar a bien
morir, Sexta y última edición, revista
y corregida, Oficina de Joachin
Ibarra, Madrid, 1759; la de
Benedictus van Haeften, Camino real
de la Cruz, 2.ª impresión, Imprenta
de D. Eugenio Bieco, Madrid 1755; o
la de Giovani Battista Scaramelli S.J., 
Discernimiento de los espíritus, para



gobernar rectamente las acciones
propias, y las de otros, 2.ª impresión,
D. Ramón Ruiz, Madrid, 1793, etc. El
catálogo de la biblioteca de san
Josemaría, ordenado por autores, se
encuentra en el libro de Jesús Gil
Sáenz, La biblioteca de trabajo de san
Josemaría Escrivá de Balaguer en
Roma, Edusc, Roma, 2015, pp.
235-476.

[7] Jesús Gil cita algunos volúmenes
de la biblioteca de san Josemaría,
varios de los cuales presentan signos
de haber sido leídos por él: santo
Tomás de Aquino, san Agustín de
Hipona, Lorenzo Scupoli, el beato
Juan de Palafox y Mendoza, san
Carlos Borromeo, Antonio de Molina,
santa Teresa de Jesús, san Juan de
Ávila, María de Jesús de Ágreda, san
Bernardo de Claraval, san Juan de la
Cruz, san Francisco de Sales, san
Ignacio de Loyola, san Juan
Crisóstomo, Diego de Estella,
Frederick William Faber, Juan



Eusebio Nieremberg, san Alonso de
Orozco, Luis de la Puente, Luis de la
Palma, san Antonio María Claret,
Agustín Rojo del Pozo, Réginald
Garrigou-Lagrange, Romano
Guardini, Luis de Granada, Joaquín
Solans, Domingo de Soto, santa
Teresa de Lisieux, Pedro de
Ribadeneyra, Juan de los Ángeles,
san Alfonso María de Ligorio,
Jacques-Bénigne Bossuet, Alonso
Rodríguez, san Benito, Juan
González-Arintero, Francisco Suárez,
Luis de la Palma, san Alberto Magno,
Alonso de Madrid, san
Buenaventura, Pierre Chaignon,
beata Anna Katharina Emmerich,
san Vicente Ferrer, san Juan Bautista
María Vianney, Thomas de Kempis,
san Luis María Grignion de Monfort,
André-Marie Meynard, Charles
Parra, san Pedro de Alcántara, Joseph
Schrijvers, Adrien Sylvain, Bernardo
de Vasconcelos, Arthur Veermersch,
etc. Cfr. Jesús Gil Saénz, op. cit., pp.
160-161.



[8] Un caso es el de la Subida al
Monte Sión, de Bernardino de
Laredo, que incluía el tratado 
Josephina, sobre las glorias y el
patrocinio de san José. En la década
de los 70, san Josemaría tuvo interés
en volver a consultarlo y, como era
difícil de conseguir, se hizo mandar
una fotocopia (cfr. Jesús Gil Saénz,
op. cit., p. 194).

[9] Se han realizado estudios sobre
algunos paralelismos, entre los que
destaca el de Armando Pego Puigbó,
“El ignacianismo de san Josemaría
Escrivá”, en La escritura encendida,
Edimurta, Girona, 2005, pp. 127-153.
Francesco Gallego Lupiáñez ha
comparado algunos textos de san
Josemaría y otros santos: “Influencia
de santa Teresa del Niño Jesús en el
beato Josemaría Escrivá de
Balaguer”, en Carmelus 47 (2000), pp.
91-108; “Sta. Margarita María de
Alacoque y san Josemaría Escrivá de
Balaguer”, en Studium: revista de



filosofía y teología, vol. XLIII, num.
43/2, (2003), pp. 365-372;
“Paralelismo doctrinal entre San
Juan de Ávila y el Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer”, en Revista
Agustiniana, vol. XLI, num. 125,
(2000), pp. 669-688; “La pasión del
Señor en San Juan Eudes y el Beato
Josemaría Escrivá de Balaguer”, 
Studium: revista de filosofía y
teología, vol. XLI, num. 41/3, (2001),
pp. 499-505; “La Beata Isabel de la
Trinidad y San Josemaría Escrivá de
Balaguer”, Studium: revista de
filosofía y teología, vol. XLVI, num.
46/2, (2006), pp. 321-330.

[10] Cfr. Alonso Rodríguez S.J., 
Ejercicio de perfección y virtudes
cristianas, vol. 1, Librería religiosa,
Barcelona, 1861, pp. 320-338.
Disponible en Google Libros: https://
books.google.it/books?
id=SwVRAAAAcAAJ

https://books.google.it/books?id=SwVRAAAAcAAJ
https://books.google.it/books?id=SwVRAAAAcAAJ
https://books.google.it/books?id=SwVRAAAAcAAJ


[11] En el seminario de Logroño se
solía hacer la lectura espiritual con
ese libro (cfr. Jaime Toldrà Parés, 
Josemaría Escrivá en Logroño, Rialp,
Madrid, 2007, p. 163) como también
en Zaragoza (cfr. Jesús Gil Sáenz, op.
cit., p. 71). En unos ejercicios
espirituales que predicó en el
seminario de Valencia en 1941 decía:
«Yo entiendo que para hacer labor en
las almas, es preciso repetir, insistir,
“machacar”. Hay un autor espiritual
[el P. Alonso Rodríguez] que mucho
insiste en sus cosas, y le llaman
Padre Machaca: ¡ha hecho mucho
bien a las almas!», citadas en Camino,
ed. crítico-histórica, op.cit., pp.
402-403.

[12] Cfr. Jesús Gil Sáenz, op. cit., p.
425.

[13] Cfr. San Ignacio de Loyola, Obras
completas, ed. a cargo de Ignacio
Iparaguirre S.J., BAC, Madrid, 1963, p.
204.



[14] Cfr. ibid., p. 205.

[15] Sobre el origen y sentido de esta
forma de realizar el examen
particular, ver Adolfo Mª Chércoles
S.J. - Josep Mª Rambla S.J., “Examen
de conciencia”, en Diccionario de
espiritualidad ignaciana, II, Sal
Terrae, Bilbao-Santander, 2007, p.
843.

[16] Cfr. Hernández, op. cit., pp.
256-257.

[17] Jesús Gil ha contado dieciocho
volúmenes, entre ejemplares de los 
Ejercicios espirituales y de sus
comentadores. Cfr. Jesús Gil Sáenz, 
op. cit., pp. 159-160.

[18] Cfr. Nicolás Álvarez de las
Asturias, “San Josemaría, predicador
de ejercicios espirituales a sacerdotes
diocesanos (1938-1942). Análisis de
las fuentes conservadas”, SetD 9
(2015), pp. 277-321.



[19] Cfr. Camino, ed. crítico-histórica,
op. cit., pp. 425-427.

[20] Son tres anotaciones de Vergara,
escritas en septiembre de 1938: allí
compara el examen particular al
«ataque» y a una «espada
toledana» (n. 238), a un «arma de
combate» (n. 240). También explica
que este medio sirve «para ir
derechamente a adquirir una virtud
determinada» o «a arrancar el
defecto que te domina» (n. 241).
Además, está la anotación sobre la
“tragedia de la mantequilla” (n. 205),
que según Pedro Rodríguez fue
redactada en Burgos, avanzado ya el
año 1938. Cfr. Camino, ed. crítico-
histórica, op. cit., pp. 397-400.

[21] Camino, n. 359. Ver sobre el tema
de la santificación del trabajo, J. L.
Illanes, La santificación del trabajo,
Rialp, Madrid, 2001.

[22] Cfr. Antonio Ducay Real,
“Mentalidad laical”, en Diccionario de



San Josemaría Escrivá de Balaguer
(en adelante DSJ), coord. por José
Luis Illanes, Monte Carmelo, Burgos,
2013, pp. 829-833; Hervé Pasqua,
“Mundo”, en DSJ, pp. 868-875.

[23] Antonio Aranda, “Identificación
con Cristo”, en DSJ, p. 609.

[24] Este es el título que le
atribuyeron diversos autores, desde
el final del siglo XIII. Cfr. André
Vauchez, François d’Assise, Fayard,
Paris, 2009, p. 466.

[25] Cfr. San Pío X, enc Haerent
animo, al clero católico en el 50º
aniversario de su ordenación
sacerdotal, 4-VIII-1908, en ASS 41
(1908), p. 569.

[26] Antonio Aranda, “Identificación
con Cristo”, DSJ, pp. 609-618.

[27] «Una oración y una conducta
que no nos apartan de nuestras
actividades ordinarias, que en medio



de ese afán noblemente terreno nos
conducen al Señor. Al elevar todo ese
quehacer a Dios, la criatura diviniza
el mundo. ¡He hablado tantas veces
del mito del rey Midas, que convertía
en oro cuanto tocaba! En oro de
méritos sobrenaturales podemos
convertir todo lo que tocamos, a
pesar de nuestros personales
errores», Amigos de Dios, n. 308. Cfr.
Josemaría Escrivá de Balaguer,En
diálogo con el Señor, edición crítico-
histórica preparada por Luis Cano y
Francesc Castells, Colección de Obras
Completas de Josemaría Escrivá
(ISJE), Madrid, Rialp, 2017, p. 222.

[28] José Mach S.J., Tesoro del
sacerdote, o repertorio de las
principales cosas que ha de saber y
practicar el sacerdote para
santificarse a sí mismo, y santificar a
los demás, Imprenta de Francisco
Rosal, Barcelona, 1868, p. 72
(disponible en Google Libros: https://
books.google.it/books?id=Or-

https://books.google.it/books?id=Or-o1liR6BQC
https://books.google.it/books?id=Or-o1liR6BQC


o1liR6BQC ). Sobre su uso en el
seminario de Logroño: cfr. Jaime
Toldrà Parés, op. cit., p. 170. Cfr. José
Mach S.J., El áncora de salvación o
Devocionario que suministra a los
fieles copiosos medios para caminar
en la perfección, y a los párrocos
abundantes recursos para santificar
la parroquia, Imprenta del heredero
de José Gorgas, Barcelona, 1863, p. 41
(disponible en Google Libros: https://
books.google.it/books?
id=VCMUCi_yUZoC ).

[29] Cfr. comentario al n. 599, en 
Camino, ed. crítico-histórica, op. cit.,
pp. 748-749.

[30] Cor 10,31.

[31] Col 3,17.

[32] San Francisco de Sales, 
Introducción a la vida devota, part.
III, cap. 10, en Eugenio Alburquerque
Frutos (ed.), Obras selectas, BAC,
Madrid, 2010, p. 127.

https://books.google.it/books?id=Or-o1liR6BQC
https://books.google.it/books?id=VCMUCi_yUZoC
https://books.google.it/books?id=VCMUCi_yUZoC
https://books.google.it/books?id=VCMUCi_yUZoC


[33] San Francisco de Sales, 
Introducción a la vida devota, part.
III, cap. 15, op. cit., p. 139.

[34] Cfr. Eugenio Alburquerque
Frutos, Una spiritualità dell'amore :
San Francesco di Sales, Elledici,
Torino, 2008, p. 9.

[35] Sobre este tema, ver José Luis
Illanes, La santificación del trabajo,
Palabra, Madrid, 2001, pp. 46-62.

[36] Es Cristo que pasa, n. 48.

[37] Camino, ed. crítico-histórica, p.
798.

[38] Cfr. Es Cristo que pasa, n. 50.

[39] En Camino dedicó el capítulo 18
al Amor de Dios. Ver los comentarios
de Pedro Rodríguez, en Camino, ed.
crítico-histórica, op. cit., pp. 583-603.

[40] Cfr. Albino Luciani, “Buscando a
Dios en el trabajo ordinario”, p. 16.
(originalmente publicado en Juan



Pablo I, Papa, “Cercare Dio nel lavoro
quotidiano”, Il Gazzettino, (Venecia),
p. 9. Ver José Luis Illanes Maestre,
“Llamada universal a la santidad”, 
Nuestro Tiempo, vol. XXVIII, núm.
162, (1967), pp. 618-621.

[41] San Francisco de Sales, 
Introducción a la vida devota, part. I,
cap. 3, en Eugenio Alburquerque
Frutos (ed.), Obras selectas, BAC,
Madrid, 2010, p. 20.

[42] Cfr. Testimonio de José Luis
González Simancas, 16 de julio de
1975, en AGP, serie A.5, 217-3-1 y de
José Ramón Herrero Fontana, 1 de
marzo de 1979, en AGP, serie A.5,
219-3-4.

[43] El libro tuvo desde su
publicación un éxito fulgurante,
alcanzando en poco tiempo
numerosas ediciones y traducciones.
Pedrini lo llama con razón «el best
seller del siglo XVII», cfr. A. Pedrini,
“Francesco di Sales (santo)”, en



Ermanno Ancilli (ed.), Dizionario
enciclopedico di spiritualità, II, Città
Nuova, Roma, 1990, p. 1050.

[44] San Alfonso Maria de Ligorio, 
Práctica del amor a Jesucristo, en 
Obras ascéticas de San Alfonso María
de Ligorio, vol. 1, Madrid, 1952, p.
392.

[45]Baldomero Jiménez Duque,
“Espiritualidad y apostolado”, en 
Historia de la Iglesia en España, vol.
V, BAC, Madrid 1989, p. 417.

[46] Pío XI, enc. Rerum omnium, 26 de
enero de 1923, en AAS 15 (1923), pp.
49-63:

[47] Boletín Eclesiástico Oficial del
Arzobispado de Zaragoza, 21 de
febrero de 1923, pp. 60, 61, 68.

[48] R. Gutiérrez, “Las lámparas del
Santuario”, en La Vida Sobrenatural 7
(1924), p. 90, cit. por Federico M.
Requena, Espiritualidad en la España



de los años veinte, Eunsa, Pamplona,
1999, p. 250.

[49] Camino, n. 335.

[50] Cfr. Giorgio Faro, “Deberes de
estado”, en DSJ, pp. 305-308.

[51] Cfr. Federico M. Requena, 
Espiritualidad en la España de los
años veinte, Eunsa, Pamplona, 1999,
pp. 261-262; Vicente Bosch,
“Contemplación”, en DSJ, pp.
263-265.

[52] Cfr. Federico M. Requena, “San
Josemaría Escrivá de Balaguer y la
devoción al Amor Misericordioso
(1927-1935)”, en SetD 3 (2009), pp.
139-174.

[53] Cfr. Federico M. Requena, 
Católicos, devociones y sociedad
durante la Dictadura de Primo de
Rivera y la Segunda República. La
Obra del Amor Misericordioso en



España (1922-1936), Madrid,
Biblioteca Nueva, 2008.

[54] Ver, por ejemplo, los
comentarios a los nn. 431, 473, 599,
757, 813, 885, y la voz respectiva en
el índice analítico de esta obra.

[55] Cfr. María Helena Guerra Pratas,
“Infancia espiritual”, en DSJ, pp.
629-633.

[56] Véase sobre este tema el estudio
de Constantino Ánchel Balaguer,
“Sacerdotes en el acompañamiento
espiritual de san Josemaría Escrivá”,
en SetD 12 (2018), pp. 13-118.

[57] Durante su época de seminarista
en Zaragoza: cfr. Ramón Herrando
Prat de la Riba, Los años de seminario
de Josemaría Escrivá en Zaragoza
(1920-1925), Rialp, Madrid, 2002, pp.
193-195. El Apostolado de la Oración
era entonces –y es– una de las
asociaciones más conocidas y
difundas en la Iglesia católica. Hoy



día se denomina “Red mundial de
oración por el Papa”, desde que el
papa Francisco lo ha constituido en
obra pontificia, el 27 de marzo de
2018. Antes del cambio de nombre,
según los datos de la propia
organización, contaba con cuarenta y
cinco millones de asociados (cfr. Rete
Mondiale di Preghiera del Papa [web
en línea], L’AdP nel mondo, https://
www.retepreghierapapa.it/wp-
content/uploads/2020/09/rete-
modiale-di-preghiera-nel-
mondo-1.pdf, [consulta: 11-10-2019].

[58] Jesús Gil Sáenz, op. cit.

[59] Conversaciones con Mons.
Escrivá, n. 24.

[60] Como curiosidad, la expresión
“pasión dominante”, que constituye
elleit motiv del libro de Hernández,
también fue usada por san
Josemaría, pero con un sentido
opuesto. Para él, la “pasión
dominante” tuvo siempre un



significado positivo, mientras que el
jesuita la emplea siempre en sentido
negativo. Una “pasión dominante” de
Escrivá era su deseo de dedicarse a
los sacerdotes seculares. También la
usaba para referirse a uno de los
fines del Opus Dei: «tenemos la
pasión dominante de dar buena
doctrina» (palabras recogidas en una
reunión, en octubre de 1972, en Dos
meses de catequesis, AGP, Biblioteca,
P.4, p. 693). También la usaba en el
contexto de la labor sacerdotal: «La
pasión dominante de los sacerdotes
del Opus Dei ha de ser predicar y
confesar. Ése es su ministerio, ésa su
función específica, ésa la razón de su
sacerdocio» (Carta 2-II-1945, cit. en
Peter Berglar, Opus Dei. La vita e
l’opera del fondatore Josemaría
Escrivá, p. 219).

[61] Cfr. Elena Álvarez, “Plan de
vida”, en DSJ, pp. 977-980.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/camino-
josemaria-escriva-alma-victoriosa-

javier-fe/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/camino-josemaria-escriva-alma-victoriosa-javier-fe/
https://opusdei.org/es-uy/article/camino-josemaria-escriva-alma-victoriosa-javier-fe/
https://opusdei.org/es-uy/article/camino-josemaria-escriva-alma-victoriosa-javier-fe/
https://opusdei.org/es-uy/article/camino-josemaria-escriva-alma-victoriosa-javier-fe/

	“Camino” (Josemaría Escrivá) y “El alma victoriosa de la pasión dominante” (Francisco Javier Hernández)

