
opusdei.org

Camino al
Centenario (5): El
trabajo, entre
creación y redención

El trabajo humano, además de
cooperar al proyecto divino de
la creación, participa también
en la redención: asumido por
Cristo, puede ser medio de
santificación y transformación
del mundo cuando se vive con
caridad y espíritu sacerdotal.
Así, el trabajo cotidiano se
convierte en ofrenda
eucarística y camino hacia Dios.



21/07/2025

Creados a imagen y semejanza de
Dios, el hombre y la mujer están
llamados a colaborar libremente en
el designio del Creador. Esta libertad,
sin embargo, fue puesta a prueba
desde el principio y sucumbió al
orgullo y al egoísmo. Desde entonces,
sigue quebrándose por el pecado a lo
largo de la historia. Lo que el pecado
divide, degrada y hiere, necesita ser
reconciliado, elevado y sanado. El
misterio de la humanidad del Verbo,
que estuvo en el origen mismo del
plan creador de Dios, sale a nuestro
encuentro en la historia de la
salvación como don de misericordia
y misterio de muerte y resurrección.

El trabajo humano participa de las
dos dimensiones del único plan
salvífico de Dios. El artículo anterior
ponía de relieve la primera:



mediante su trabajo, el ser humano
coopera con el designio divino de
conducir la creación hacia su
plenitud. La triste experiencia del
pecado y las heridas infligidas a
nuestra condición humana nos
invitan ahora a considerar la
segunda dimensión: cómo el trabajo
puede integrarse en el plan de
salvación.

Actividad redimida y
redentora

El Hijo de Dios, al hacerse hombre,
redimió todo lo que asumió (cfr.
León I, Carta a Flavianus, DH 293).
Quiso compartir la experiencia del
trabajo y de la vida ordinaria,
haciendo que el obrar humano no
solo colaborara en el designio
creador de Dios, sino que participara,
además, en la obra de la redención.
En efecto, puesto que se trata de un
único proyecto que apunta hacia una
creación renovada, con su libertad



redimida por Cristo, el hombre y la
mujer conducen la creación hacia
una plenitud que implica también
reconciliar lo que está dividido,
reordenar lo que está disperso, curar
lo que está herido. Las consecuencias
del pecado sobre el trabajo humano,
de hecho, no se limitan a la fatiga y al
sudor (cfr. Gn 3,17-19); el pecado
también puede deformar el sentido
del trabajo, transformándolo en
instrumento de egoísmo y de orgullo,
de explotación y de violencia. No
obstante, como el trabajo ha sido
asumido y redimido por Jesucristo,
podemos también hablar aquí, como
canta la Iglesia en el Pregón pascual,
de una felix culpa: la capacidad de
participar en la obra de la salvación
confiere al trabajo humano una
dignidad y un valor aún mayores.

La constitución Gaudium et spes del
Concilio Vaticano II comenta con
realismo que la actividad humana,
constantemente amenazada por el



orgullo y el amor propio
desordenado, necesita ser purificada
y sanada por la cruz y la
resurrección de Jesucristo (cfr. n. 37).
Inmediatamente después, el
documento dedica un extenso y
profundo desarrollo a mostrar cómo
la actividad humana se eleva y
perfecciona en el misterio pascual. A
partir del ejemplo de la vida de Jesús,
comprendemos que la caridad, que
conduce a los seres humanos hacia la
santidad, es también la ley
fundamental de la transformación
del mundo (cfr. n. 38). El trabajo
redimido, en cuanto trabajo en
Cristo, informado por el servicio y la
caridad, se hace entonces capaz de
renovar el mundo para llevarlo a
Dios purificado y sanado. El Concilio,
además, subraya el valor de las cosas
pequeñas hechas por amor: la ley del
amor, que construye la fraternidad y
transforma los ambientes, las
relaciones y el trabajo, «no hay que
buscarla únicamente en los



acontecimientos importantes, sino,
ante todo, en la vida
ordinaria» (Ibíd.).

La predicación de san Josemaría
sobre el trabajo, comenzada ya antes
del Concilio, se sitúa en esta misma
perspectiva. Es la caridad de
Jesucristo y la gracia de su misterio
pascual lo que otorga al trabajo un
valor salvífico, convirtiéndolo en 
obra de Dios. Es el amor el que salva,
el que da grandeza a lo que parece
pequeño:

«[El trabajo humano] por humilde e
insignificante que parezca la tarea,
contribuye a ordenar cristianamente
las realidades temporales –a
manifestar su dimensión divina– y es
asumido e integrado en la obra
prodigiosa de la creación y de la
redención del mundo: se eleva así el
trabajo al orden de la gracia, se
santifica, se convierte en obra de



Dios, operatio Dei, opus
Dei» (Conversaciones, n. 10).

En un texto publicado en Forja, el
fundador de la Obra calificaba el
trabajo como actividad redimida y
redentora:

«Las tareas profesionales –también el
trabajo del hogar es una profesión de
primer orden– son testimonio de la
dignidad de la criatura humana;
ocasión de desarrollo de la propia
personalidad; vínculo de unión con
los demás; fuente de recursos; medio
de contribuir a la mejora de la
sociedad, en la que vivimos, y de
fomentar el progreso de la
humanidad entera... –Para un
cristiano, estas perspectivas se
alargan y se amplían aún más,
porque el trabajo –asumido por
Cristo como realidad redimida y
redentora– se convierte en medio y
en camino de santidad, en concreta



tarea santificable y
santificadora» (Forja, n. 702).

Una obra divina

Cuando hablaba de la misión del
Opus Dei y de lo que la vocación a
ese camino eclesial comportaba, san
Josemaría presentaba el trabajo
humano como una obra divina: una
actividad que no se limita solo al
plano de la naturaleza, sino que
implica también el de la gracia. La
vocación al Opus Dei, por tanto, es
una llamada a divinizar las
actividades terrenas, a abrir los 
caminos divinos de la tierra, a
transformar en oro, como el rey
Midas, lo que parece de un material
menos noble o precioso (cfr. Amigos
de Dios, n. 308). Pero es evidente que
no es el hombre quien diviniza lo
humano: Dios mismo, por su gracia,
hace redentora nuestra acción. De
ahí la necesidad de trabajar en Cristo,
como hijos de Dios, participando en



la misión del Verbo encarnado en la
historia. Así se dirigía san Josemaría
a sus hijos e hijas espirituales:

«Al trabajar no hacéis una tarea
meramente humana porque el
espíritu del Opus Dei es que la
convirtáis en obra divina. Con la
gracia de Dios, dais a vuestro trabajo
profesional en medio del mundo su
sentido más hondo y más pleno, al
orientarlo hacia la salvación de las
almas, al ponerlo en relación con la
misión redentora de Cristo» (Carta14,
n. 20).

Una parte importante de la luz
fundacional que san Josemaría
recibió –y que transmitió a quienes le
siguieron– fue la convicción de que
un gran número de hombres y
mujeres están llamados, en virtud de
su Bautismo, a santificarse sin
abandonar los lugares ni los
contextos habituales de su vida. Su
misión consiste en elevar las



actividades ordinarias al orden de la
gracia:

«No nos ha creado el Señor para
construir aquí una Ciudad definitiva
(Cfr. Hb 13,14), porque “este mundo
es el camino para el otro, que es
morada sin pesar” (Jorge Manrique,
Coplas, V). Sin embargo, los hijos de
Dios no debemos desentendernos de
las actividades terrenas, en las que
nos coloca Dios para santificarlas,
para impregnarlas de nuestra fe
bendita, la única que trae verdadera
paz, alegría auténtica a las almas y a
los distintos ambientes. Esta ha sido
mi predicación constante desde 1928:
urge cristianizar la sociedad; llevar a
todos los estratos de esta humanidad
nuestra el sentido sobrenatural, de
modo que unos y otros nos
empeñemos en elevar al orden de la
gracia el quehacer diario, la
profesión u oficio. De esta forma,
todas las ocupaciones humanas se
iluminan con una esperanza nueva,



que trasciende el tiempo y la
caducidad de lo mundano» (Amigos
de Dios, n. 210)

Reconciliar el mundo con
Dios

Según se deduce de los escritos del
fundador del Opus Dei, el trabajo y
las actividades seculares de los
cristianos son medios por los que se 
extiende la redención a todo el
mundo. A través de ellos, la gracia
alcanza los pliegues más escondidos
de las actividades humanas, incluso
en aquellas realidades que a menudo
tendemos a considerar como
meramente profanas:

«Cristianizar desde dentro el mundo
entero, mostrando que Jesucristo ha
redimido a toda la humanidad: esa es
la misión del
cristiano» (Conversaciones, n. 112)



«Cristo ha subido a los cielos, pero ha
transmitido a todo lo humano
honesto la posibilidad concreta de
ser redimido» (Es Cristo que pasa, n.
120)

«El cristiano vive en el mundo con
pleno derecho, por ser hombre. Si
acepta que en su corazón habite
Cristo, que reine Cristo, en todo su
quehacer humano se encontrará –
bien fuerte– la eficacia salvadora del
Señor. No importa que esa ocupación
sea, como suele decirse, alta o baja;
porque una cumbre humana puede
ser a los ojos de Dios, una bajeza; y lo
que llamamos bajo o modesto puede
ser una cima cristiana, de santidad y
de servicio» (Es Cristo que pasa, n.
183)

Afirmar que el trabajo participa en la
obra de la redención equivale a decir
que los hombres y mujeres que
trabajan cooperan, en Cristo, a la 
salvación del mundo. Mediante el



trabajo bien hecho, realizado con
espíritu de servicio y por amor al
prójimo, todo bautizado contribuye a
curar las heridas del pecado, a hacer
más humana la sociedad y a devolver
a la creación su belleza original. Esta
idea aparece reiteradamente en los
escritos de san Josemaría, donde los
verbos “reconciliar” y “reordenar” se
emplean con frecuencia como
sinónimos del verbo “redimir”, a
menudo en el contexto de la
instauración del Reino de Cristo:

«El Señor nos llama para que nos
acerquemos a él deseando ser como
él: sed imitadores de Dios, como hijos
suyos muy queridos (cfr. Ef 5,1),
colaborando humildemente, pero
fervorosamente, en el divino
propósito de unir lo que está roto, de
salvar lo que está perdido, de
ordenar lo que ha desordenado el
hombre pecador, de llevar a su fin lo
que se descamina, de restablecer la



divina concordia de todo lo
creado» (Es Cristo que pasa, n. 65).

«Cristo, Señor Nuestro, fue
crucificado y, desde la altura de la
Cruz, redimió al mundo,
restableciendo la paz entre Dios y los
hombres. Jesucristo recuerda a
todos: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12,32), si vosotros me colocáis en la
cumbre de todas las actividades de la
tierra, cumpliendo el deber de cada
momento, siendo mi testimonio en lo
que parece grande y en lo que parece
pequeño, omnia traham ad meipsum,
todo lo atraré hacia mí. ¡Mi reino
entre vosotros será una
realidad!» (Es Cristo que pasa, n.
183).

Las enseñanzas del fundador del
Opus Dei sobre el valor redentor del
trabajo se insertan con naturalidad
en dos grandes perspectivas
teológicas que el Magisterio de la



Iglesia y la liturgia han recogido y
explicitado: que el pueblo cristiano,
en virtud del Bautismo, es un pueblo
sacerdotal; y que el trabajo humano
posee una dimensión eucarística.

Trabajar con alma sacerdotal

La participación de los fieles
cristianos en la obra de la redención
se realiza a través del sacerdocio
común, que todos reciben con el
Bautismo. En el Nuevo Testamento,
san Pedro y san Pablo hablan de un
culto espiritual que los creyentes
rinden a Dios con su vida entera (cfr.
1Pe 2,5; Rm 12,1). En el segundo
capítulo de Lumen gentium, los
padres conciliares optaron por
hablar del pueblo de Dios como un 
pueblo sacerdotal, actualizando así la
doctrina del sacerdocio común de los
fieles: «Los bautizados, en efecto, son
consagrados por la regeneración y la
unción del Espíritu Santo como casa
espiritual y sacerdocio santo, para



que, por medio de toda obra del
hombre cristiano, ofrezcan
sacrificios espirituales y anuncien el
poder de Aquel que los llamó de las
tinieblas a su admirable luz» (Lumen
gentium, n. 2).

En la consagración de un altar en
1975, san Josemaría afirmó que el
propio cuerpo de los cristianos y las
actividades que todos ellos realizan
se convierten en un altar:

«Siempre que consagro un altar
procuro sacar consecuencias
personales: Mirad lo que se ha hecho
con un altar para consagrarlo a Dios.
Primero, ungirlo. A vosotros y a mí
nos han ungido, cuando nos hicieron
cristianos: en el pecho, en la espalda,
con el óleo santo. Nos han ungido
también el día que nos confirmaron.
A los sacerdotes nos ungieron las
manos. Y yo espero, con la gracia del
Señor, que nos ungirán el día de la
Extremaunción, que no nos da miedo



¡Qué alegría sentirse ungido desde el
día que nace uno hasta que muere!
Sentirse altar de Dios, cosa de Dios,
lugar donde Dios hace su sacrificio,
el sacrificio eterno según el orden de
Melquisedec» (AGP, P01 1975, p. 824
cit. en A. Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, vol. III, Rialp,
Madrid 2003, p. 762).

Para el fundador, la santificación del
trabajo y el sacerdocio común de los
fieles eran dos dimensiones
inseparables de una misma realidad.
Con frecuencia, san Josemaría
exhortaba a vivir con alma
sacerdotal, expresión que solía
vincular con la necesidad de actuar
con mentalidad laical. De este modo,
subrayaba que el ejercicio del
sacerdocio común no se limitaba a
una serie de prácticas religiosas, sino
que se realizaba especialmente a
través del compromiso en las
actividades temporales, propias de
los fieles laicos por su vocación



secular (cfr. Carta 25, n. 3; Carta 10,
n. 1; cfr. también Forja, n. 369, 
Conversaciones, n. 117).

Los cristianos manifiestan su alma
sacerdotal no solo a través de la
oración, las prácticas espirituales o
las obras apostólicas, ni únicamente
al ofrecer con paciencia las
dificultades cotidianas. Para san
Josemaría, los ámbitos privilegiados
para el ejercicio del sacerdocio
común son el trabajo y las
ocupaciones ordinarias, aquellas que
llenan la jornada de quienes viven en
medio del mundo. Enseñaba que la
mesa de trabajo es como un altar, y
añadía que también el lecho
conyugal de los esposos lo es,
subrayando así que el trabajo al que
se refería incluía, en sentido amplio,
toda la existencia ordinaria y los
deberes del propio estado. Para
cualquier cristiano, afirmaba,
trabajar tiene analogías con celebrar



la santa Misa: una Misa que dura
todo el día.

«Servirle no solo en el altar, sino en
el mundo entero, que es altar para
nosotros. Todas las obras de los
hombres se hacen como en un altar,
y cada uno de vosotros, en esa unión
de almas contemplativas que es
vuestra jornada, dice de algún modo
su misa que dura veinticuatro horas,
en espera de la misa siguiente, que
durará otras veinticuatro horas, y así
hasta el fin de nuestra
vida» (Apuntes tomados de una
meditación, 19-III-1968. Citado en J.
Echevarría, Vivir la Santa Misa, Rialp,
Madrid 2010, p. 17).

Todas las actividades terrenas en las
que los fieles ejercitan las virtudes
cristianas –el cuidado de la familia, el
testimonio en la vida social, el
descanso y el ocio vividos con
sentido cristiano– confluyen, en
efecto, en esa misade la que hablaba



san Josemaría. Sin embargo, el
ejercicio del trabajo, ya sea
intelectual o manual, parece ocupar
un lugar privilegiado. En una
reunión familiar en América Latina,
comentaba que un cirujano, al
ponerse la bata antes de entrar al
quirófano, puede contemplar ese
gesto como si se revistiera de los
ornamentos, del mismo modo que el
sacerdote se prepara para celebrar la
Eucaristía. Del mismo modo, un
pequeño crucifijo en la mesa de
estudio, junto a los libros, puede
recordar que una hora de estudio,
para un apóstol moderno, es una
hora de oración. El esfuerzo y el
compromiso intelectual, cuando se
orientan al servicio de los demás y al
bien común, se convierten así en una
ofrenda agradable a Dios (cfr.
Camino, nn. 277, 302, 335).



La dimensión eucarística del
trabajo

En la predicación de san Josemaría
sobre la santificación de las
actividades terrenas, la exhortación a
trabajar con alma sacerdotal enlaza
con la perspectiva teológica que
reconoce al trabajo su profunda
dimensión eucarística. La tradición
cristiana de todos los tiempos
expresa implícitamente esta
perspectiva cuando habla de la 
ofrenda del trabajo, una costumbre
muy arraigada en la vida de muchos
cristianos. El trabajo, en este sentido,
es un sacrificio que se ofrece a Dios.
Pero, ¿en qué consiste exactamente
esta ofrenda? ¿Se trata únicamente
de elevar a Dios el esfuerzo y
sacrificio que conlleva el trabajo,
como si fuera una forma de oración?

En realidad, la dimensión eucarística
del trabajo va más allá de las
circunstancias externas –como las



dificultades– o de los sentimientos
interiores —como el sacrificio o el
esfuerzo–. El trabajo es ofrenda
eucarística porque transforma la
materia del mundo y la consagra a
Dios. De modo análogo a como en la
santa Misa el pan y el vino son
transformados en el cuerpo y la
sangre de Cristo, el trabajo cristiano
también realiza una transformación:
la del mundo, al hacerlo más
conforme con los designios de Dios.
Trabajar cristianamente es dar a las
actividades humanas una nueva
forma, la forma de la caridad de
Cristo. A través del trabajo, el
cristiano puede transformar y, por
tanto, consagrar lo que pasa por sus
manos (cfr. Lumen gentium, n. 34).
Así, quien trabaja puede llevar
verdad donde hay mentira, confianza
donde hay desconfianza, amor donde
hay enemistad, bienes donde hay
pobreza, unidad donde hay división,
y sanación donde hay enfermedad,
tanto física como espiritual.



La dimensión eucarística del trabajo
se manifiesta de manera
especialmente clara en la liturgia de
la santa Misa, que la Iglesia celebra
siguiendo fielmente las palabras y
gestos de Jesús. A diferencia de lo
que ocurría en la antigua alianza, en
cuyo altar se ofrecían frutos tomados
directamente de la tierra o animales
del rebaño, en el altar cristiano se
presentan el pan y el vino. Estos no
son productos que la naturaleza
brinda ya acabados, sino que
requieren la intervención del trabajo
humano para ser elaborados. Así lo
expresa el rito del ofertorio en las
oraciones del misal reformado tras el
Concilio Vaticano II, al describir el
pan y el vino como «fruto de la tierra
y del trabajo del hombre» y «fruto de
la vid y del trabajo del hombre».

De forma asombrosa, el trabajo
humano se ve así integrado en el acto
supremo de la redención –el
sacrificio del Calvario– que se hace



presente de manera incruenta en
cada celebración eucarística. El
trabajo de un médico y de una
maestra, de un informático y de una
enfermera, el de un obrero y de una
actriz de teatro, el trabajo de un
artista y de un ingeniero, de un
cocinero y de una empresaria, de un
abogado o de un político, el cuidado
que un padre y una madre de familia
ponen en la formación de sus hijos,
así como el resto de los innumerables
trabajos, humildes o destacados, que
conforman la inmensa variedad de
las actividades humanas honestas,
todos tienen cabida en ese altar.
Todos pueden ser ofrecidos junto con
el trabajo que permitió elaborar el
pan y el vino, participando así en el
misterio redentor de Cristo. Como
recordaba san Josemaría: «Cualquier
trabajo, aun el más escondido, aun el
más insignificante, ofrecido al Señor,
¡lleva la fuerza de la vida de
Dios!» (Forja, n. 49).



Hay un momento especialmente
significativo en la vida del fundador
del Opus Dei en el que su enseñanza
sobre la dimensión eucarística del
trabajo se plasmó en una imagen
elocuente. Nos referimos a la
celebración de la santa Misa en el
campus de la Universidad de
Navarra, en Pamplona, el 8 de
octubre de 1967:

«Reflexionad por un momento en el
marco de nuestra Eucaristía, de
nuestra Acción de Gracias: nos
encontramos en un templo singular;
podría decirse que la nave es el
campus universitario; el retablo, la
Biblioteca de la Universidad; allá, la
maquinaria que levanta nuevos
edificios; y arriba, el cielo de
Navarra... ¿No os confirma esta
enumeración, de una forma plástica
e inolvidable, que es la vida
ordinaria el verdadero lugar de
nuestra existencia cristiana? Hijos
míos, allí donde están vuestros



hermanos los hombres, allí donde
están vuestras aspiraciones, vuestro
trabajo, vuestros amores, allí está el
sitio de vuestro encuentro cotidiano
con Cristo. Es, en medio de las cosas
más materiales de la tierra, donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los
hombres» (Conversaciones, n. 113)

Tras esta explicación teológica sobre
la participación del trabajo humano
en la obra de la creación y de la
redención, en los artículos siguientes
retomaremos y comentaremos otras
enseñanzas de san Josemaría.
Veremos cómo el trabajo humano, las
actividades ordinarias y la vocación
al Opus Dei se iluminan
mutuamente, delineando un modo
específico de participar en la misión
del Verbo Encarnado: como hijos en
el Hijo.



Esta serie está coordinada por el prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Cuenta con
otros colaboradores, algunos de los
cuales son profesores y profesoras de
la Pontificia Universidad de la Santa
Cruz (Roma).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/camino-al-
centenario-5-trabajo-entre-creacion-y-

redencion/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/camino-al-centenario-5-trabajo-entre-creacion-y-redencion/
https://opusdei.org/es-uy/article/camino-al-centenario-5-trabajo-entre-creacion-y-redencion/
https://opusdei.org/es-uy/article/camino-al-centenario-5-trabajo-entre-creacion-y-redencion/
https://opusdei.org/es-uy/article/camino-al-centenario-5-trabajo-entre-creacion-y-redencion/

	Camino al Centenario (5): El trabajo, entre creación y redención
	Actividad redimida y redentora
	Una obra divina
	Reconciliar el mundo con Dios
	Trabajar con alma sacerdotal
	La dimensión eucarística del trabajo


