
opusdei.org

Cristo Rey

En el último domingo del año
litúrgico se celebra la
Solemnidad de Cristo Rey.
Ofrecemos el texto y el audio de
la homilía que san Josemaría
predicó el 22 de noviembre de
1970.

18/11/2025

Termina el año litúrgico, y en el
Santo Sacrificio del Altar renovamos
al Padre el ofrecimiento de la
Víctima, Cristo, Rey de santidad y de
gracia, rey de justicia, de amor y de
paz, como leeremos dentro de poco



en el Prefacio. Todos percibís en
vuestras almas una alegría inmensa,
al considerar la santa Humanidad de
Nuestro Señor: un Rey con corazón
de carne, como el nuestro; que es
autor del universo y de cada una de
las criaturas, y que no se impone
dominando: mendiga un poco de
amor, mostrándonos, en silencio, sus
manos llagadas.

¿Por qué, entonces, tantos lo
ignoran? ¿Por qué se oye aún esa
protesta cruel: nolumus hunc regnare
super nos, no queremos que éste
reine sobre nosotros? En la tierra hay
millones de hombres que se encaran
así con Jesucristo o, mejor dicho, con
la sombra de Jesucristo, porque a
Cristo no lo conocen, ni han visto la
belleza de su rostro, ni saben la
maravilla de su doctrina.

Ante ese triste espectáculo, me siento
inclinado a desagraviar al Señor. Al
escuchar ese clamor que no cesa y



que, más que de voces, está hecho de
obras poco nobles, experimento la
necesidad de gritar alto: oportet illum
regnare!, conviene que Él reine.

Oposición a Cristo

Muchos no soportan que Cristo reine;
se oponen a Él de mil formas: en los
diseños generales del mundo y de la
convivencia humana; en las
costumbres, en la ciencia, en el arte.
¡Hasta en la misma vida de la Iglesia!
Yo no hablo —escribe S. Agustín— de
los malvados que blasfeman de Cristo.
Son raros, en efecto, los que lo
blasfeman con la lengua, pero son
muchos los que lo blasfeman con la
propia conducta.

A algunos les molesta incluso la
expresión Cristo Rey: por una
superficial cuestión de palabras,
como si el reinado de Cristo pudiese
confundirse con fórmulas políticas; o
porque, la confesión de la realeza del



Señor, les llevaría a admitir una ley.
Y no toleran la ley, ni siquiera la del
precepto entrañable de la caridad,
porque no desean acercarse al amor
de Dios: ambicionan sólo servir al
propio egoísmo.

El Señor me ha empujado a repetir,
desde hace mucho tiempo, un grito
callado: serviam!, serviré. Que Él nos
aumente esos afanes de entrega, de
fidelidad a su divina llamada —con
naturalidad, sin aparato, sin ruido—,
en medio de la calle. Démosle gracias
desde el fondo del corazón.
Dirijámosle una oración de súbditos,
¡de hijos!, y la lengua y el paladar se
nos llenarán de leche y de miel, nos
sabrá a panal tratar del Reino de
Dios, que es un Reino de libertad, de
la libertad que Él nos ganó.

Cristo, Señor del mundo

Quisiera que considerásemos cómo
ese Cristo, que —Niño amable—



vimos nacer en Belén, es el Señor del
mundo: pues por Él fueron creados
todos los seres en los cielos y en la
tierra; Él ha reconciliado con el Padre
todas las cosas, restableciendo la paz
entre el cielo y la tierra, por medio de
la sangre que derramó en la cruz.
Hoy Cristo reina, a la diestra del
Padre: declaran aquellos dos ángeles
de blancas vestiduras, a los
discípulos que estaban atónitos
contemplando las nubes, después de
la Ascensión del Señor: varones de
Galilea ¿por qué estáis ahí mirando al
cielo? Este Jesús, que separándose de
vosotros ha subido al cielo, vendrá de
la misma manera que le acabáis de
ver subir.

Por Él reinan los reyes, con la
diferencia de que los reyes, las
autoridades humanas, pasan; y el
reino de Cristo permanecerá por toda
la eternidad, su reino es un reino
eterno y su dominación perdura de
generación en generación.



El reino de Cristo no es un modo de
decir, ni una imagen retórica. Cristo
vive, también como hombre, con
aquel mismo cuerpo que asumió en
la Encarnación, que resucitó después
de la Cruz y subsiste glorificado en la
Persona del Verbo juntamente con su
alma humana. Cristo, Dios y Hombre
verdadero, vive y reina y es el Señor
del mundo. Sólo por Él se mantiene
en vida todo lo que vive.

¿Por qué, entonces, no se aparece
ahora en toda su gloria? Porque su
reino no es de este mundo, aunque
está en el mundo. Había replicado
Jesús a Pilatos: Yo soy rey. Yo para
esto nací: para dar testimonio de la
verdad; todo aquel que pertenece a la
verdad, escucha mi voz. Los que
esperaban del Mesías un poderío
temporal visible, se equivocaban: que
no consiste el reino de Dios en el
comer ni en el beber, sino en la
justicia, en la paz y en el gozo del
Espíritu Santo.



Verdad y justicia; paz y gozo en el
Espíritu Santo. Ese es el reino de
Cristo: la acción divina que salva a
los hombres y que culminará cuando
la historia acabe, y el Señor, que se
sienta en lo más alto del paraíso,
venga a juzgar definitivamente a los
hombres.

Cuando Cristo inicia su predicación
en la tierra, no ofrece un programa
político, sino que dice: haced
penitencia, porque está cerca el reino
de los cielos; encarga a sus discípulos
que anuncien esa buena nueva, y
enseña que se pida en la oración el
advenimiento del reino. Esto es el
reino de Dios y su justicia, una vida
santa: lo que hemos de buscar
primero, lo único verdaderamente
necesario.

La salvación, que predica Nuestro
Señor Jesucristo, es una invitación
dirigida a todos: acontece lo que a
cierto rey, que celebró las bodas de su



hijo y envió a los criados a llamar a
los convidados a las bodas. Por eso, el
Señor revela que el reino de los cielos
está en medio de vosotros.

Nadie se encuentra excluido de la
salvación, si se allana libremente a
las exigencias amorosas de Cristo:
nacer de nuevo, hacerse como niños,
en la sencillez de espíritu; alejar el
corazón de todo lo que aparte de
Dios. Jesús quiere hechos, no sólo
palabras. Y un esfuerzo denodado,
porque sólo los que luchan serán
merecedores de la herencia eterna.

La perfección del reino —el juicio
definitivo de salvación o de
condenación— no se dará en la
tierra. Ahora el reino es como una
siembra, como el crecimiento del
grano de mostaza; su fin será como la
pesca con la red barredera, de la que
—traída a la arena— serán extraídos,
para suertes distintas, los que
obraron la justicia y los que



ejecutaron la iniquidad. Pero,
mientras vivimos aquí, el reino se
asemeja a la levadura que cogió una
mujer y la mezcló con tres celemines
de harina, hasta que toda la masa
quedó fermentada.

Quien entiende el reino que Cristo
propone, advierte que vale la pena
jugarse todo por conseguirlo: es la
perla que el mercader adquiere a
costa de vender lo que posee, es el
tesoro hallado en el campo. El reino
de los cielos es una conquista difícil:
nadie está seguro de alcanzarlo, pero
el clamor humilde del hombre
arrepentido logra que se abran sus
puertas de par en par. Uno de los
ladrones que fueron crucificados con
Jesús le suplica: Señor, acuérdate de
mí cuando hayas llegado a tu reino. Y
Jesús le respondió: en verdad te digo
que hoy estarás conmigo en el
paraíso.



El reino en el alma

¡Qué grande eres, Señor y Dios
nuestro! Tú eres el que pones en
nuestra vida el sentido sobrenatural
y la eficacia divina. Tú eres la causa
de que, por amor de tu Hijo, con
todas las fuerzas de nuestro ser, con
el alma y con el cuerpo podamos
repetir: oportet illum regnare!,
mientras resuena la copla de nuestra
debilidad, porque sabes que somos
criaturas —¡y qué criaturas!—
hechas de barro, no sólo en los pies,
también en el corazón y en la cabeza.
A lo divino, vibraremos
exclusivamente por ti.

Cristo debe reinar, antes que nada,
en nuestra alma. Pero qué
responderíamos, si Él preguntase: tú,
¿cómo me dejas reinar en ti? Yo le
contestaría que, para que Él reine en
mí, necesito su gracia abundante:
únicamente así hasta el último latido,
hasta la última respiración, hasta la



mirada menos intensa, hasta la
palabra más corriente, hasta la
sensación más elemental se
traducirán en un hosanna a mi Cristo
Rey.

Si pretendemos que Cristo reine,
hemos de ser coherentes: comenzar
por entregarle nuestro corazón. Si no
lo hiciésemos, hablar del reinado de
Cristo sería vocerío sin sustancia
cristiana, manifestación exterior de
una fe que no existiría, utilización
fraudulenta del nombre de Dios para
las componendas humanas.

Si la condición para que Jesús
reinase en mi alma, en tu alma, fuese
contar previamente en nosotros con
un lugar perfecto, tendríamos razón
para desesperarnos. Pero no temas,
hija de Sión: mira a tu Rey, que viene
sentado sobre un borrico. ¿Lo veis?
Jesús se contenta con un pobre
animal, por trono. No sé a vosotros;
pero a mí no me humilla



reconocerme, a los ojos del Señor,
como jumento: como un borriquito
soy yo delante de ti; pero estaré
siempre a tu lado, porque tú me has
tomado de tu diestra, tú me llevas por
el ronzal.

Pensad en las características de un
asno, ahora que van quedando tan
pocos. No en el burro viejo y terco,
rencoroso, que se venga con una coz
traicionera, sino en el pollino joven:
las orejas estiradas como antenas,
austero en la comida, duro en el
trabajo, con el trote decidido y
alegre. Hay cientos de animales más
hermosos, más hábiles y más crueles.
Pero Cristo se fijó en él, para
presentarse como rey ante el pueblo
que lo aclamaba. Porque Jesús no
sabe qué hacer con la astucia
calculadora, con la crueldad de
corazones fríos, con la hermosura
vistosa pero hueca. Nuestro Señor
estima la alegría de un corazón
mozo, el paso sencillo, la voz sin



falsete, los ojos limpios, el oído
atento a su palabra de cariño. Así
reina en el alma.

Reinar sirviendo

Si dejamos que Cristo reine en
nuestra alma, no nos convertiremos
en dominadores, seremos servidores
de todos los hombres. Servicio.
¡Cómo me gusta esta palabra! Servir
a mi Rey y, por Él, a todos los que han
sido redimidos con su sangre. ¡Si los
cristianos supiésemos servir! Vamos
a confiar al Señor nuestra decisión
de aprender a realizar esta tarea de
servicio, porque sólo sirviendo
podremos conocer y amar a Cristo, y
darlo a conocer y lograr que otros
más lo amen.

¿Cómo lo mostraremos a las almas?
Con el ejemplo: que seamos
testimonio suyo, con nuestra
voluntaria servidumbre a Jesucristo,
en todas nuestras actividades,



porque es el Señor de todas las
realidades de nuestra vida, porque es
la única y la última razón de nuestra
existencia. Después, cuando hayamos
prestado ese testimonio del ejemplo,
seremos capaces de instruir con la
palabra, con la doctrina. Así obró
Cristo: coepit facere et docere,
primero enseñó con obras, luego con
su predicación divina.

Servir a los demás, por Cristo, exige
ser muy humanos. Si nuestra vida es
deshumana, Dios no edificará nada
en ella, porque ordinariamente no
construye sobre el desorden, sobre el
egoísmo, sobre la prepotencia.
Hemos de comprender a todos,
hemos de convivir con todos, hemos
de disculpar a todos, hemos de
perdonar a todos. No diremos que lo
injusto es justo, que la ofensa a Dios
no es ofensa a Dios, que lo malo es
bueno. Pero, ante el mal, no
contestaremos con otro mal, sino con
la doctrina clara y con la acción



buena: ahogando el mal en
abundancia de bien. Así Cristo
reinará en nuestra alma, y en las
almas de los que nos rodean.

Intentan algunos construir la paz en
el mundo, sin poner amor de Dios en
sus propios corazones, sin servir por
amor de Dios a las criaturas. ¿Cómo
será posible efectuar, de ese modo,
una misión de paz? La paz de Cristo
es la del reino de Cristo; y el reino de
nuestro Señor ha de cimentarse en el
deseo de santidad, en la disposición
humilde para recibir la gracia, en
una esforzada acción de justicia, en
un divino derroche de amor.

Cristo en la cumbre de las
actividades humanas

Esto es realizable, no es un sueño
inútil. ¡Si los hombres nos
decidiésemos a albergar en nuestros
corazones el amor de Dios! Cristo,
Señor Nuestro, fue crucificado y,



desde la altura de la Cruz, redimió al
mundo, restableciendo la paz entre
Dios y los hombres. Jesucristo
recuerda a todos: et ego, si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum, si vosotros me colocáis en
la cumbre de todas las actividades de
la tierra, cumpliendo el deber de
cada momento, siendo mi testimonio
en lo que parece grande y en lo que
parece pequeño, omnia traham ad
meipsum, todo lo atraeré hacia mí.
¡Mi reino entre vosotros será una
realidad!

Cristo, Nuestro Señor, sigue
empeñado en esta siembra de
salvación de los hombres y de la
creación entera, de este mundo
nuestro, que es bueno, porque salió
bueno de las manos de Dios. Fue la
ofensa de Adán, el pecado de la
soberbia humana, el que rompió la
armonía divina de lo creado.



Pero Dios Padre, cuando llegó la
plenitud de los tiempos, envió a su
Hijo Unigénito, que —por obra del
Espíritu Santo— tomó carne en
María siempre Virgen, para
restablecer la paz, para que,
redimiendo al hombre del pecado, 
adoptionem filiorum reciperemus,
fuéramos constituidos hijos de Dios,
capaces de participar en la intimidad
divina: para que así fuera concedido
a este hombre nuevo, a esta nueva
rama de los hijos de Dios, liberar el
universo entero del desorden,
restaurando todas las cosas en Cristo,
que los ha reconciliado con Dios.

A esto hemos sido llamados los
cristianos, ésa es nuestra tarea
apostólica y el afán que nos debe
comer el alma: lograr que sea
realidad el reino de Cristo, que no
haya más odios ni más crueldades,
que extendamos en la tierra el
bálsamo fuerte y pacífico del amor.
Pidamos hoy a nuestro Rey que nos



haga colaborar humilde y
fervorosamente en el divino
propósito de unir lo que está roto, de
salvar lo que está perdido, de
ordenar lo que el hombre ha
desordenado, de llevar a su fin lo que
se descamina, de reconstruir la
concordia de todo lo creado.

Abrazar la fe cristiana es
comprometerse a continuar entre las
criaturas la misión de Jesús. Hemos
de ser, cada uno de nosotros, alter
Christus, ipse Christus, otro Cristo, el
mismo Cristo. Sólo así podremos
emprender esa empresa grande,
inmensa, interminable: santificar
desde dentro todas las estructuras
temporales, llevando allí el fermento
de la Redención.

Nunca hablo de política. No pienso
en el cometido de los cristianos en la
tierra como en el brotar de una
corriente político-religiosa —sería
una locura—, ni siquiera aunque



tenga el buen propósito de infundir
el espíritu de Cristo en todas las
actividades de los hombres. Lo que
hay que meter en Dios es el corazón
de cada uno, sea quien sea.
Procuremos hablar para cada
cristiano, para que allí donde está —
en circunstancias que no dependen
sólo de su posición en la Iglesia o en
la vida civil, sino del resultado de las
cambiantes situaciones históricas—,
sepa dar testimonio, con el ejemplo y
con la palabra, de la fe que profesa.

El cristiano vive en el mundo con
pleno derecho, por ser hombre. Si
acepta que en su corazón habite
Cristo, que reine Cristo, en todo su
quehacer humano se encontrará —
bien fuerte— la eficacia salvadora
del Señor. No importa que esa
ocupación sea, como suele decirse, 
alta o baja; porque una cumbre
humana puede ser, a los ojos de Dios,
una bajeza; y lo que llamamos bajo o



modesto puede ser una cima
cristiana, de santidad y de servicio.

La libertad personal

El cristiano, cuando trabaja, como es
su obligación, no debe soslayar ni
burlar las exigencias propias de lo
natural. Si con la expresión bendecir
las actividades humanas se
entendiese anular o escamotear su
dinámica propia, me negaría a usar
esas palabras. Personalmente no me
ha convencido nunca que las
actividades corrientes de los
hombres ostenten, como un letrero
postizo, un calificativo confesional.
Porque me parece, aunque respeto la
opinión contraria, que se corre el
peligro de usar en vano el nombre
santo de nuestra fe, y además
porque, en ocasiones, la etiqueta
católica se ha utilizado hasta para
justificar actitudes y operaciones que
no son a veces honradamente
humanas.



Si el mundo y todo lo que en él hay —
menos el pecado— es bueno, porque
es obra de Dios Nuestro Señor, el
cristiano, luchando continuamente
por evitar las ofensas a Dios —una
lucha positiva de amor—, ha de
dedicarse a todo lo terreno, codo a
codo con los demás ciudadanos; debe
defender todos los bienes derivados
de la dignidad de la persona.

Y existe un bien que deberá siempre
buscar especialmente: el de la
libertad personal. Sólo si defiende la
libertad individual de los demás con
la correspondiente personal
responsabilidad, podrá, con
honradez humana y cristiana,
defender de la misma manera la
suya. Repito y repetiré sin cesar que
el Señor nos ha dado gratuitamente
un gran regalo sobrenatural, la
gracia divina; y otra maravillosa
dádiva humana, la libertad personal,
que exige de nosotros —para que no
se corrompa, convirtiéndose en



libertinaje— integridad, empeño
eficaz en desenvolver nuestra
conducta dentro de la ley divina, 
porque donde está el Espíritu de Dios,
allí hay libertad.

El Reino de Cristo es de libertad: aquí
no existen más siervos que los que
libremente se encadenan, por Amor
a Dios. ¡Bendita esclavitud de amor,
que nos hace libres! Sin libertad, no
podemos corresponder a la gracia;
sin libertad, no podemos entregarnos
libremente al Señor, con la razón
más sobrenatural: porque nos da la
gana.

Algunos de los que me escucháis me
conocéis desde muchos años atrás.
Podéis atestiguar que llevo toda mi
vida predicando la libertad personal,
con personal responsabilidad. La he
buscado y la busco, por toda la tierra,
como Diógenes buscaba un hombre.
Y cada día la amo más, la amo sobre
todas las cosas terrenas: es un tesoro



que no apreciaremos nunca
bastante.

Cuando hablo de libertad personal,
no me refiero con esta excusa a otros
problemas quizá muy legítimos, que
no corresponden a mi oficio de
sacerdote. Sé que no me corresponde
tratar de temas seculares y
transitorios, que pertenecen a la
esfera temporal y civil, materias que
el Señor ha dejado a la libre y serena
controversia de los hombres. Sé
también que los labios del sacerdote,
evitando del todo banderías
humanas, han de abrirse sólo para
conducir las almas a Dios, a su
doctrina espiritual salvadora, a los
sacramentos que Jesucristo instituyó,
a la vida interior que nos acerca al
Señor sabiéndonos sus hijos y, por
tanto, hermanos de todos los
hombres sin excepción.

Celebramos hoy la fiesta de Cristo
Rey. Y no me salgo de mi oficio de



sacerdote cuando digo que, si alguno
entendiese el reino de Cristo como
un programa político, no habría
profundizado en la finalidad
sobrenatural de la fe y estaría a un
paso de gravar las conciencias con
pesos que no son los de Jesús, porque
su yugo es suave y su carga ligera.
Amemos de verdad a todos los
hombres; amemos a Cristo, por
encima de todo; y, entonces, no
tendremos más remedio que amar la
legítima libertad de los otros, en una
pacífica y razonable convivencia.

Serenos, hijos de Dios

Me sugeriréis, quizá: pero pocos
quieren oír esto y, menos aún, ponerlo
en práctica. Me consta: la libertad es
una planta fuerte y sana, que se
aclimata mal entre piedras, entre
espinas o en los caminos pisoteados
por las gentes. Ya nos había sido
anunciado, aun antes de que Cristo
viniese a la tierra.



Recordad el salmo segundo: ¿por qué
se han amotinado las naciones, y los
pueblos traman cosas vanas? Se han
levantado los reyes de la tierra, y se
han reunido los príncipes contra el
Señor y contra su Cristo. ¿Lo veis?
Nada nuevo. Se oponían a Cristo
antes de que naciese; se le opusieron,
mientras sus pies pacíficos recorrían
los senderos de Palestina; lo
persiguieron después y ahora,
atacando a los miembros de su
Cuerpo místico y real. ¿Por qué tanto
odio, por qué este cebarse en la
cándida simplicidad, por qué este
universal aplastamiento de la
libertad de cada conciencia?

Rompamos sus ataduras y sacudamos
lejos de nosotros su yugo. Rompen el
yugo suave, arrojan de sí su carga,
maravillosa carga de santidad y de
justicia, de gracia, de amor y de paz.
Rabian ante el amor, se ríen de la
bondad inerme de un Dios que
renuncia al uso de sus legiones de



ángeles para defenderse. Si el Señor
admitiera la componenda, si
sacrificase a unos pocos inocentes
para satisfacer a una mayoría de
culpables, aun podrían intentar un
entendimiento con Él. Pero no es ésta
la lógica de Dios. Nuestro Padre es
verdaderamente padre, y está
dispuesto a perdonar a miles de
obradores del mal, con tal que haya
sólo diez justos. Los que se mueven
por el odio no pueden entender esta
misericordia, y se refuerzan en su
aparente impunidad terrena,
alimentándose de la injusticia.

El que habita en los cielos se reirá de
ellos, se burlará de ellos el Señor.
Entonces les hablará en su
indignación y les llenará de terror con
su ira. ¡Qué legítima es la ira de Dios
y qué justo su furor, qué grande
también su clemencia!

Yo he sido por Él constituido Rey
sobre Sión, su monte santo, para



predicar su Ley. A mí me ha dicho el
Señor: Tú eres mi hijo, yo te he
engendrado hoy. La misericordia de
Dios Padre nos ha dado como Rey a
su Hijo. Cuando amenaza, se
enternece; anuncia su ira y nos
entrega su amor. Tú eres mi hijo: se
dirige a Cristo y se dirige a ti y a mí,
si nos decidimos a ser alter Christus,
ipse Christus.

Las palabras no pueden seguir al
corazón, que se emociona ante la
bondad de Dios. Nos dice: tú eres mi
hijo. No un extraño, no un siervo
benévolamente tratado, no un amigo,
que ya sería mucho. ¡Hijo! Nos
concede vía libre para que vivamos
con Él la piedad del hijo y, me
atrevería a afirmar, también la
desvergüenza del hijo de un Padre,
que es incapaz de negarle nada. ¿Que
hay muchos empeñados en
comportarse con injusticia? Sí, pero
el Señor insiste: pídeme, te daré las
naciones en herencia, y extenderé tus



dominios hasta los confines de la
tierra. Los regirás con vara de hierro
y como a vaso de alfarero los
romperás. Son promesas fuertes, y
son de Dios: no podemos
disimularlas. No en vano Cristo es
Redentor del mundo, y reina,
soberano, a la diestra del Padre. Es el
terrible anuncio de lo que aguarda a
cada uno, cuando la vida pase,
porque pasa; y a todos, cuando la
historia acabe, si el corazón se
endurece en el mal y en la
desesperanza.

Sin embargo Dios, que puede vencer
siempre, prefiere convencer: ahora,
reyes, gobernantes, entendedlo bien;
dejaos instruir, los que juzgáis en la
tierra. Servid al Señor con temor y
ensalzadle con temblor. Abrazad la
buena doctrina, no sea que al fin el
Señor se enoje y perezcáis fuera del
buen camino, pues se inflama de
pronto su ira. Cristo es el Señor, el
Rey. Nosotros os anunciamos el



cumplimiento de la promesa hecha a
nuestros padres: la que Dios ha
cumplido delante de nuestros hijos al
resucitar a Jesús, según está escrito en
el salmo segundo: Tú eres Hijo mío, yo
te he engendrado hoy...

Ahora pues, hermanos míos, tened
entendido que por medio de Jesús se
os ofrece la remisión de los pecados y
de todas las manchas de que no
habéis podido ser justificados en
virtud de la ley mosaica: todo el que
cree en Él es justificado. Mirad que no
recaiga sobre vosotros lo que se halla
dicho en los profetas: reparad, los que
despreciáis, llenaos de pavor y quedad
desolados; porque voy a realizar en
vuestros días una obra, en la que no
acabaréis de creer por más que os la
cuenten.

Es la obra de la salvación, el reinado
de Cristo en las almas, la
manifestación de la misericordia de
Dios. ¡Venturosos los que a Él se



acogen!. Tenemos derecho, los
cristianos, a ensalzar la realeza de
Cristo: porque, aunque abunde la
injusticia, aunque muchos no deseen
este reinado de amor, en la misma
historia humana que es el escenario
del mal, se va tejiendo la obra de la
salvación eterna.

Ángeles de Dios

Ego cogito cogitationes pacis et non
afflictionis, yo pienso pensamientos
de paz y no de tristeza, dice el Señor.
Seamos hombres de paz, hombres de
justicia, hacedores del bien, y el
Señor no será para nosotros Juez,
sino amigo, hermano, Amor.

Que en este caminar —¡alegre!— por
la tierra, nos acompañen los ángeles
de Dios. Antes del nacimiento de
nuestro Redentor, escribe San
Gregorio Magno, nosotros habíamos
perdido la amistad de los ángeles. La
culpa original y nuestros pecados



cotidianos nos habían alejado de su
luminosa pureza,... Pero desde el
momento en que nosotros hemos
reconocido a nuestro Rey, los ángeles
nos han reconocido como
conciudadanos.

Y como el Rey de los cielos ha querido
tomar nuestra carne terrena, los
ángeles ya no se alejan de nuestra
miseria. No se atreven a considerar
inferior a la suya esta naturaleza que
adoran, viéndola ensalzada, por
encima de ellos, en la persona del rey
del cielo; y no tienen ya inconveniente
en considerar al hombre como un
compañero.

María, la Madre santa de nuestro
Rey, la Reina de nuestro corazón,
cuida de nosotros como sólo Ella
sabe hacerlo. Madre compasiva,
trono de la gracia: te pedimos que
sepamos componer en nuestra vida y
en la vida de los que nos rodean,
verso a verso, el poema sencillo de la



caridad, quasi fluvium pacis, como un
río de paz. Porque Tú eres mar de
inagotable misericordia: los ríos van
todos al mar y la mar no se llena.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/audio-cristo-
rey/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/audio-cristo-rey/
https://opusdei.org/es-uy/article/audio-cristo-rey/
https://opusdei.org/es-uy/article/audio-cristo-rey/

	Cristo Rey
	Oposición a Cristo
	Cristo, Señor del mundo
	El reino en el alma
	Reinar sirviendo
	Cristo en la cumbre de las actividades humanas
	La libertad personal
	Serenos, hijos de Dios
	Ángeles de Dios


