
opusdei.org

Algunas
orientaciones sobre
la confesión y el
acompañamiento
espiritual que ofrece
la Prelatura

En el Opus Dei se siguen las
normas y recomendaciones
dadas por el Magisterio de la
Iglesia para posibilitar este
sacramento y el
acompañamiento espiritual.

24/11/2021



San Josemaría recomendaba, como
tantos santos y autores espirituales,
la práctica de la confesión frecuente
para fortalecer la vida espiritual
apoyándose en la gracia de Dios.
También animaba a buscar la ayuda
de otras personas a través del 
acompañamiento espiritual,
entendido siempre desde una
perspectiva de libertad que ayude a
cada persona a abrir horizontes
interiores.

El Papa Francisco ha insistido a
través de sus enseñanzas y gestos en
la importancia y actualidad de estos
dos medios de ayuda espiritual. Por
ejemplo, en varias ocasiones ha
recibido el sacramento del perdón en
la basílica de San Pedro como un
penitente más, y señaló con ocasión
del Jubileo de la Misericordia que “es
importante que vaya al
confesionario, que me ponga a mí
mismo frente a un sacerdote que
representa a Jesús, que me arrodille

https://opusdei.org/es-uy/article/acompanamiento-espiritual/


frente a la Madre Iglesia llamada a
distribuir la misericordia de Dios.
Hay una objetividad en este gesto, en
arrodillarme frente al sacerdote, que
en ese momento es el conducto de la
gracia que me llega y me cura” [1].

Respecto al acompañamiento
espiritual, en la Exhortación
apostólica Evangelii Gaudiumdedicó
los nn. 169 a 173 a tratar de este
tema, explicando su sentido y sus
características para ser una ayuda
eficaz, tanto por parte de quien
acude como por quien lo ofrece: “La
escucha nos ayuda a encontrar el
gesto y la palabra oportuna que nos
desinstala de la tranquila condición
de espectadores. Sólo a partir de esta
escucha respetuosa y compasiva se
pueden encontrar los caminos de un
genuino crecimiento, despertar el
deseo del ideal cristiano, las ansias
de responder plenamente al amor de
Dios y el anhelo de desarrollar lo

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_acompa%C3%B1amiento_personal_de_los_procesos_de_crecimiento
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_acompa%C3%B1amiento_personal_de_los_procesos_de_crecimiento
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_acompa%C3%B1amiento_personal_de_los_procesos_de_crecimiento
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_acompa%C3%B1amiento_personal_de_los_procesos_de_crecimiento


mejor que Dios ha sembrado en la
propia vida” [2].

Los sacerdotes del Opus Dei, en 
formación permanente como todos
los clérigos (cfr. c. 279 CIC), reciben
orientaciones para mejorar la
atención pastoral que prestan a los
fieles de la Prelatura y otras personas
que acuden a su ministerio, siempre
en sintonía con el Magisterio y el
Derecho de la Iglesia. En los años
recientes, se han incorporado a los
programas de formación
permanente las enseñanzas del Papa
Francisco con ocasión del Año de la
Misericordia y de recientes
alocuciones[3] , así como las
recomendaciones de expertos en
temas de psicología, comunicación y
otras especialidades en armonía con
las enseñanzas de la Iglesia respecto
a los avances de sus conocimientos. 
La carta pastoral sobre la libertad
escrita por el Prelado el 9 de enero
de 2018 también ha constituido una

https://opusdei.org/es-uy/article/la-formacion-de-los-sacerdotes-para-ofrecer-una-atencion-pastoral-positiva-y-profunda/
https://opusdei.org/es-uy/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/


fuente para profundizar en los
mejores modos de acompañar a las
personas en su camino de libertad
interior y diálogo con Dios.

En las conversaciones de
acompañamiento espiritual, el
sacerdote -o un laico capacitado para
ello- aconseja sobre los temas que le
plantea la persona que acude en
busca de ayuda. También, de
acuerdo con el grado de confianza o
la sensibilidad del interesado, puede
sugerir temas para abrir horizontes o
facilitar el crecimiento interior. Esos
consejos no son imposiciones, sino
sugerencias para que el interesado
las valore y lleve a la práctica, si las
hace propias. Quien aconseja nunca
se pone como modelo de las
orientaciones que pueda dar, sino
que las hace en sintonía con las
enseñanzas de la Iglesia, y del
espíritu de la Obra en el caso de los
fieles de la Prelatura.



En esta línea, tomando conciencia de
que el proceso de secularización que
vivimos presenta mayores desafíos
en la vivencia de la fe en la vida de
todos los días, se ha fortalecido la
preparación de los laicos, mujeres y
varones, que acompañan
espiritualmente. Esta formación
ahonda en la importancia de
fomentar un clima de respeto y
libertad interior, en el que no tienen
lugar expresiones o gestos
autoritarios o de potestad sobre las
personas[4].

En Uruguay, las orientaciones
generales se complementan con las
directrices de la Conferencia
Episcopal.

Cómo se viven estas orientaciones
en las instituciones que reciben
ayuda pastoral del Opus Dei en
Uruguay

Las orientaciones que aplica la
Prelatura del Opus Dei al acompañar,



con atención sacerdotal, a las
instituciones educativas con las que
tiene un convenio establecido para
contribuir con la vivificación católica
de esas iniciativas son las siguientes:

La atención de los sacerdotes

El acompañamiento espiritual que
ofrecen los sacerdotes de la Prelatura
del Opus Dei, en instituciones con las
que la Prelatura tiene un convenio de
atención pastoral (cfr. nn. 121-123 de
los Estatutos de la Prelatura), sigue
las indicaciones y recomendaciones
de la Iglesia, contenidas en varios
textos: el Ritual de la Penitencia, el
documento “El sacerdote confesor y
director espiritual, ministro de la
misericordia divina”[5] , el Catecismo
de la Iglesia Católica, el Código de
Derecho Canónico.

Sobre el modo de ofrecer el
acompañamiento espiritual



Los capellanes que se designan,
acuerdan con cada institución las
horas y lugares de atención para dar
acompañamiento espiritual y
administrar el sacramento de la
Penitencia.

Procuran mostrarse disponibles y, al
explicar la ayuda que suponen estos
medios, destacan siempre la libertad
de cada persona para recurrir a
ellos[6] , evitando toda posible
impresión de coerción personal o del
ambiente que lleve a alguna persona
a sentirse incómoda o perjudicada si
no conversa con el sacerdote. La
iniciativa debe nacer de los
interesados, que pueden elegir al
sacerdote que quieran y dejar de
acudir a él cuando lo estimen
conveniente [7].

En el sacramento de la Penitencia se
otorga un gran bien: la absolución de
los pecados en nombre de Cristo.
Además, el confesor colabora con la



gracia de Dios mediante consejos que
animen y abran horizontes, con
orientaciones que ayuden a
considerar el amor y la misericordia
que el Señor nos tiene [8]. En el
acompañamiento espiritual y en la
confesión, el sacerdote se esfuerza
por facilitar el diálogo con gran
prudencia y delicadeza [9],
manteniendo un tono respetuoso de
la intimidad de la persona. Si al
penitente le parece bien, el sacerdote
puede ayudarle a confesarse
recordando y explicando los
mandamientos, siempre de modo
positivo y evitando toda
incomodidad [10].

Sobre el lugar

El lugar propio para el sacramento
de la Penitencia es el confesionario,
que puede tener rejilla entre el
penitente y el confesor, salvo que
haya una justa causa (cfr. CIC, can.
964) [11] y que se encuentra siempre



en una iglesia o capilla, en un lugar
visible y público. Normalmente el
confesionario con rejilla es el más
conveniente y se sugiere de modo
especial para niñas, niños y
adolescentes. Cuando acuden
mujeres, se utiliza el confesionario
con rejilla. En algunos casos se
confiesa en una sala que tiene total
visibilidad desde fuera.

Para las conversaciones propias del
acompañamiento espiritual, se
utilizan también el confesionario, o
salas amplias con puertas de vidrio, o
lugares abiertos. Las conversaciones
de acompañamiento espiritual con
mujeres es recomendable que se
realicen también en confesionarios
con rejilla.

Sigilo sacramental

Los sacerdotes viven la
inviolabilidad del sigilo sacramental
con rigor absoluto, de acuerdo con lo
que se señala en el Ritual de la



Penitencia, el Código de Derecho
Canónico y la reciente Nota de la
Penitenciaría Apostólica [12].
También se vive una reserva total
acerca de las conversaciones del
acompañamiento espiritual [13].

[1] Papa Francisco, El nombre de Dios
es misericordia.

[2] Papa Francisco, Exhortación
apostólica Evangelii Gaudium n. 171.

[3] Web del Año de la Misericordia: 
http://www.im.va/content/gdm/
es.html ; Carta apostólica 
Misericordia et misera: https://
www.vatican.va/content/francesco/
es/apost_... ; homilías y ángelus: 
https://www.vatican.va/content/
francesco/es/homilies/2019/
documents/papa-
francesco_20190329_omelia-
penitenza.html y https://
www.vatican.va/content/francesco/
es/angelus/2021/documents/papa-
francesco_angelus_20210214.html

http://www.im.va/content/gdm/es.html
http://www.im.va/content/gdm/es.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190329_omelia-penitenza.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190329_omelia-penitenza.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190329_omelia-penitenza.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190329_omelia-penitenza.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190329_omelia-penitenza.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20210214.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20210214.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20210214.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20210214.html


[4] Un libro que recoge en parte esta
visión y orientaciones es Para llegar
a puerto, de Francisco Fernández
Carvajal (https://www.palabra.es/
para-llegar-puerto-0568.html).

[5] Congregación para el Clero, 9 de
marzo de 2011.

[6] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1464.

[7] Como explica el Catecismo en los
nn. 1425-1429, el sacramento de la
Penitencia se entiende en el contexto
de la conversión personal que lleva a
buscarlo libremente.

[8] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, nn. 1465-1466; El
Sacramento de la Reconciliación n. 14,
Conf. Episcopal de Chile 17 de
noviembre de 1978; Para redescubrir
el ritual de la Penitencia, Congr. para
el Culto Divino y la Disciplina de los
Sacramentos.

https://www.palabra.es/para-llegar-puerto-0568.html
https://www.palabra.es/para-llegar-puerto-0568.html


[9] Cfr. Ritual para la confesión, n. 18;
Para redescubrir el ritual de la
Penitencia, Congr. para el Culto
Divino y la Disciplina de los
Sacramentos; Código de Derecho
Canónico, canon 979; Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 1466.

[10] En lo referente al sexto
mandamiento del decálogo, los
sacerdotes tienen especialmente
presentes los criterios de delicadeza
y prudencia en las preguntas que se
estimen hacer para ayudar a
iluminar la conciencia. Siguiendo la
praxis habitual de la Iglesia en estas
materias, en caso de duda sobre la
integridad del sacramento, más vale
ser escuetos que producir
incomodidad o escándalo por exceso.
Cfr. Mensaje de Juan Pablo II a la
Penitenciaría Apostólica, 20-III-1998,
n. 5.

[11] Cfr. Ritual para la confesión n.
12; El Sacramento de la Reconciliación



n. 12; Código de Derecho Canónico,
canon n. 964.

[12] Cfr. Ritual para la confesión n. 1; 
El Sacramento de la Reconciliación n.
12; Código de Derecho Canónico,
cánones 983 y 984, Catecismo de la
Iglesia Católica n. 1467 y la reciente 
Nota de la Penitenciaría Apostólica
sobre la importancia del fuero interno
y la inviolabilidad del sigilo
sacramental, 29-VI-2019, n. 1.

[13] “En la dirección espiritual, los
fieles abren libremente el secreto de
su conciencia al director espiritual/
guía, para ser guiados y apoyados en
la escucha y cumplimiento de la
voluntad de Dios. Por tanto, también
este ámbito particular exige un cierto
grado de secreto ad extra, inherente
al contenido de los discursos
espirituales y que deriva del derecho
de cada uno al respeto de su propia
intimidad”, Nota de la Penitenciaría
Apostólica sobre la importancia del



fuero interno y la inviolabilidad del
sigilo sacramental, 29-VI-2019, n. 2.

Fotografía: archive.krakow2016
24/11/2021

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/algunas-
orientaciones-sobre-la-confesion-y-el-

acompanamiento-espiritual-que-ofrece-
la-prelatura/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/algunas-orientaciones-sobre-la-confesion-y-el-acompanamiento-espiritual-que-ofrece-la-prelatura/
https://opusdei.org/es-uy/article/algunas-orientaciones-sobre-la-confesion-y-el-acompanamiento-espiritual-que-ofrece-la-prelatura/
https://opusdei.org/es-uy/article/algunas-orientaciones-sobre-la-confesion-y-el-acompanamiento-espiritual-que-ofrece-la-prelatura/
https://opusdei.org/es-uy/article/algunas-orientaciones-sobre-la-confesion-y-el-acompanamiento-espiritual-que-ofrece-la-prelatura/
https://opusdei.org/es-uy/article/algunas-orientaciones-sobre-la-confesion-y-el-acompanamiento-espiritual-que-ofrece-la-prelatura/

	Algunas orientaciones sobre la confesión y el acompañamiento espiritual que ofrece la Prelatura

