opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (II): Lo que
podria ser tu vida

El suefio de todo cristiano es
que su nombre esté escrito en el
Corazon de Dios. En el segundo
texto de la serie sobre la
vocacion -“Algo grande y que
sea amor”- se contempla esta
realidad.

25/10/2018

Escucha el articulo Algo grande y
que sea amor (II): Lo que podria
ser tu vida



Descarga el libro electronico: «Algo
grande y que sea amor»

Mesopotamia vio nacer y
desaparecer algunas de las
civilizaciones mas antiguas del
mundo: sumerios, acadios,
babilonios, caldeos... Aunque en el
colegio tal vez estudiamos algunas de
ellas, nos parecen culturas distantes
y poco relacionadas con nosotros. Sin
embargo, de esa zona surgio un
personaje que forma parte de
nuestra familia. Se llamaba Abran,
hasta que Dios le cambid el nombre
por Abrahan. La Biblia lo situa unos
1850 arfios antes de la venida de
Jesucristo a la tierra. Cuatro mil afios
después seguimos acordandonos de
él, cuando en la Santa Misa le
invocamos como «nuestro padre en
la fe»[1]: é] dio origen a nuestra
familia.


https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/

«Te he llamado por tu nombre»

Abrahdn es una de las primeras
personas que han pasado a la
historia por haber respondido a una
llamada de Dios. En su caso, era una
peticion muy singular: «Vete de tu
tierra y de tu patria y de casa de tu
padre, a la tierra que yo te
mostraré» (Gn 12,1). Tras él vinieron,
entre otros, Moisés, Samuel, Elias y
los demas profetas... Todos
escucharon la voz de Dios, que les
invitaba de un modo u otro a «salir
de su tierra» y a comenzar una
nueva vida en su comparia. Como a
Abrahdn, Dios les prometia que haria
grandes cosas en sus vidas: «de ti
haré un gran pueblo, te bendeciré, y
engrandeceré tu nombre, que servira
de bendicion» (Gn 12,2). Ademas, a
cada uno de ellos lo llamo por su
nombre; y por eso, junto al recuerdo
de las acciones de Dios, el Antiguo
Testamento conserva los nombres de
quienes colaboraron con El La carta



a los Hebreos los elogia con
entusiasmo (cf. Hb 11,1-40).

Cuando Dios envi6 a su Hijo al
mundo, los llamados ya no solo
escucharon la voz de Dios; pudieron
ver también un rostro humano: Jesus
de Nazaret. También a ellos Dios les
llamo a comenzar una nueva vida, a
dejar un rastro imborrable en la
historia. Conocemos sus nombres —
Maria Magdalena, Pedro, Juan,
Andrés...— y les recordamos también
con agradecimiento.

¢Y después? Podria parecer que, con
la Ascension de Jesus al cielo, Dios se
hubiera retirado de la historia. En
realidad, su accién no solo continua
sino que ha aumentado. Si en su paso
por la tierra escogio solo a unos
pocos, durante los ultimos dos mil
afos Dios ha «cambiado los planes»
de millones de hombres y mujeres,
abriéndoles horizontes que ellos
mismos no habrian podido ni



imaginar. Conocemos los nombres de
muchos de ellos, que forman parte
del santoral de la Iglesia. Y existe una
multitud inmensa de hombres y
mujeres «de todas las naciones,
tribus, pueblos y lenguas» (Ap 7,9),
santos desconocidos, que son
verdaderos «protagonistas de la
historia»[2].

Hoy, en este instante, Dios sigue
buscando y llamando a la puerta de
cada uno. A San Josemaria le gustaba
considerar estas palabras de Isaias:
«te he redimido y te he llamado por
tu nombre: jti eres mio!» (Is 43,1). Al
meditarlas, decia que le traian al
corazon «sabores de panal y de
miel»[3], porque le permitian
percibir hasta qué punto era amado
por Dios de un modo personalisimo,
uanico.

También a nosotros estas palabras
pueden traernos sabores de panal y
de miel, porque revelan que nuestra



vida es importante para Dios: que
cuenta con todos, que invita a cada
uno. El suefio de todo cristiano es
que su nombre esté escrito en el
Corazon de Dios. Y es un suefio que
estd al alcance de todos.

«Cuenta las estrellas, si puedes
contarlas»

Nos puede parecer excesivo ver
nuestra vida asi, en continuidad con
la de los grandes santos. Tenemos
experiencia de nuestra debilidad.
También la tuvieron Moisés,
Jeremias, Elias, a quienes no faltaron
sus momentos malos[4]. El propio
Isaias, por ejemplo, se decia en una
ocasion: «en balde me he fatigado,
inutilmente y en vano he gastado mi
fuerza...» (Is 49,4). Es verdad que a
veces la vida se presenta asi, como
algo sin mucho sentido o interés, por
la facilidad con que se truncan
nuestros proyectos. La pregunta
«para qué quiero vivir» parece



naufragar ante la experiencia del
fracaso, del sufrimiento y de la
muerte.

Dios conoce perfectamente toda esa
inestabilidad, y la confusion en la
que nos puede dejar. Y, sin embargo,
viene a buscarnos. Por eso, el profeta
no se queda en un grito de queja, y
reconoce la voz del Sefior: «Te he
puesto para ser luz de las naciones,
para que mi salvacion alcance hasta
los extremos de la tierra» (Is 49,6).
Somos débiles, pero esa no es toda la
verdad sobre nuestra vida. Escribe el
Papa: «Reconozcamos nuestra
fragilidad, pero dejemos que Jesus la
tome con sus manos y nos lance a la
mision. Somos fragiles, pero
portadores de un tesoro que nos hace
grandes y que puede hacer mas
buenos y felices a quienes lo
reciban»[5].

La llamada divina es una gran
misericordia de Dios; sefial de que



me quiere, de que le importo: «Dios
cuenta contigo por lo que eres, no
por lo que tienes: ante él, nada vale
la ropa que llevas o el teléfono movil
que utilizas; no le importa si vas a la
moda, le importas tu, tal como eres.
A sus ojos, vales, y 1o que vales no
tiene precio»[6]. Al llamarnos, Dios
nos libera, porque nos permite
escapar de una vida banal, dedicada
a satisfacciones pequefias que no son
capaces de llenar nuestra sed de
amor. «Cuando nos decidimos a
contestar al Sefior: mi libertad para
ti, nos encontramos liberados de
todas las cadenas que nos habian
atado a cosas sin importancia»[7].
Dios saca nuestra libertad de su
pequeriez, la abre a la amplitud de la
historia de su Amor con los hombres,
en la que todos —cada una y cada
uno— somos protagonistas.

«La vocacion enciende una luz que
nos hace reconocer el sentido de
nuestra existencia. Es convencerse,



con el resplandor de la fe, del porqué
de nuestra realidad terrena. Nuestra
vida, la presente, la pasada y la que
vendra, cobra un relieve nuevo, una
profundidad que antes no
sospechabamos. Todos los sucesos y
acontecimientos ocupan ahora su
verdadero sitio: entendemos adénde
quiere conducirnos el Sefior, y nos
sentimos como arrollados por ese
encargo que se nos confia»[8]. Para
quien ha recibido y acogido la
llamada de Dios, ya no hay acciones
banales o pequeiias. Todas ellas
quedan iluminadas por la promesa:
«de ti haré un gran pueblo» (Gn 12,2):
con tu vida haré cosas grandes;
dejaras rastro, serds feliz repartiendo
felicidad. Por eso, «cuando El pide
algo, en realidad esta ofreciendo un
don. No somos nosotros quienes le
hacemos un favor: es Dios quien
ilumina nuestra vida, llenandola de
sentido»[9].



Por otra parte, la luz de la vocacion
nos permite comprender que la
importancia de nuestra vida no se
mide por la grandeza humana de los
planes que realizamos. Solo unos
pocos pueden incluir sus nombres
entre los grandes de la historia
universal. En cambio, la grandeza
divina se mide ahora por su relacion
con el unico plan verdaderamente
grande: la Redencion. «Seguramente,
los acontecimientos decisivos de la
historia del mundo fueron
esencialmente influenciados por
almas sobre las cuales nada dicen los
libros de historia. Y cudles sean las
almas a las que hemos de agradecer
los acontecimientos decisivos de
nuestra vida personal, es algo que
solo sabremos el dia en que todo lo
oculto sera revelado»[10].

«La Redencion se esta haciendo —
jahora!»[11] ;Cémo colaborar? De
mil modos distintos, sabiendo que
Dios mismo nos va a ir dando luces



para que descubramos el modo
concreto de colaborar con El. «Dios
quiere que la libertad de la persona
intervenga no solo en la respuesta,
sino también en la configuracion de
la vocacion misma» [12]. Y la
respuesta, sin dejar de ser libre, esta
movida por la gracia actual del Dios
que llama. Si nos ponemos a
caminar, a partir del lugar en el que
nos encontramos, Dios nos ayudara a
ver lo que El ha sofiado para nuestra
vida: un suefio que «se va haciendo»
a medida que avanza, porque
depende también de nuestra
iniciativa y de nuestra creatividad.
San Josemaria decia que, si
sofidbamos, nos quedariamos cortos,
porque quien suefia de verdad suefia
con Dios. Asi, a lo grande, hacia
sofar Dios a Abrahan: «Mira al cielo,
y cuenta las estrellas, si puedes
contarlas» (Gn 15,5).

Siempre es cosa de dos



Dios entra en la vida de Abrahan
para quedarse con €él, para unirse en
cierto modo a su destino: «Bendeciré
a quienes te bendigan y maldeciré a
quienes te maldigan; en ti seran
bendecidos todos los pueblos de la
tierra» (Gn 12,3). Su historia es la de
un «protagonismo compartido». Es la
historia de Abrahan y de Dios, de
Dios y de Abrahan. Hasta tal punto
que, a partir de entonces, Dios se
presentara a Si mismo ante los
demas hombres como «el Dios de
Abrahan»[13].

La llamada consiste, pues, en primer
lugar, en vivir con E1. Mas que de
hacer cosas especiales, se trata de
hacerlo todo con Dios, «jtodo por
Amor!»[14]. Lo mismo les sucedio a
los primeros: Jesus los eligio, antes
que nada, «para que estuvieran con
El»; solo después, el evangelista
afiade: «y para enviarlos a

predicar» (Mc 3,14). Por eso, también
nosotros, cuando percibimos la voz



de Dios, no debemos pensar en una
especie de «mision imposible»,

la lejania del Cielo. Si es una
auténtica llamada de Dios, serd una
invitacién a meternos en su vida, en
su proyecto: una llamada a
permanecer en su Amor (cfr. /n 15,8).
Y asi, desde el Corazon de Dios, desde
una auténtica amistad con Jesus,
podremos llevar su Amor al mundo
entero. Fl quiere contar con
nosotros... estando con nosotros. O
viceversa: Fl quiere estar con
nosotros, contando con nosotros.

Se entiende asi que quienes han
experimentado la llamada de Dios, y
la han seguido, animen a quienes
empiezan a escucharla. Porque, en
un primer momento, es frecuente
que experimenten miedo. Es el temor
l6gico que produce lo inesperado, lo
desconocido, lo que agranda
horizontes, la realidad de Dios, que
nos supera por todas partes. Pero



este miedo esta llamado a ser
transitorio. Se trata de una reaccion
humana de lo mas comun, que no
debe sorprendernos. Seria un error
dejarnos paralizar por el miedo: mas
bien, es necesario enfrentarse con él,
atreverse a analizarlo con calma. Las
grandes decisiones de la vida, los
proyectos que han dejado rastro, casi
siempre han sido precedidos de un
estadio de miedo, superado después
con una reflexion serena; y si,
también, con un golpe de audacia.

San Juan Pablo II comenzo su
pontificado con una invitacion que
aun hoy resuena: «Abrid de par en
par las puertas a Cristo (...) {No
tengais miedo!»[15]. Benedicto XVI la
retomo nada mas ser elegido:
comentaba como, con estas palabras,
«el Papa hablaba a todos los
hombres, sobre todo a los jovenes». Y
se preguntaba: «¢Acaso no tenemos
todos de algun modo miedo —si
dejamos entrar a Cristo totalmente



dentro de nosotros, si nos abrimos
totalmente a El—, miedo de que Fl
pueda quitarnos algo de nuestra
vida? ¢Acaso no tenemos miedo de
renunciar a algo grande, unico, que
hace la vida mas bella? ;No corremos
el riesgo de encontrarnos luego en la
angustia y vernos privados de la
libertad?»[16].

Seguia Benedicto XVI: «Y todavia el
Papa queria decir: {No! quien deja
entrar a Cristo no pierde nada, nada
—absolutamente nada— de lo que
hace la vida libre, bella y grande.
iNo! Solo con esta amistad se abren
las puertas de la vida. So6lo con esta
amistad se abren realmente las
grandes potencialidades de la
condicion humana. Sélo con esta
amistad experimentamos lo que es
bello y 1o que nos libera»[17]. Y,
uniéndose a aquella recomendacion
de San Juan Pablo II, concluia:
«Quisiera (...), a partir de la
experiencia de una larga vida



personal, decir a todos vosotros,
queridos jovenes: iNo tengais miedo
de Cristo! El no quita nada, y lo da
todo. Quien se da a El, recibe el
ciento por uno. Si, abrid, abrid de par
en par las puertas a Cristo, y
encontraréis la verdadera vida»[18].
El Papa Francisco nos lo ha
recordado también a menudo: «Fl te
pide que dejes lo que paraliza el
corazon, que te vacies de bienes para
dejarle espacio a él»[19]. Asi haremos
la experiencia de todos los santos:
Dios no quita nada, sino que llena
nuestro corazon de una paz y una
alegria que el mundo no puede dar.

Por este camino, el miedo cede
enseguida el paso a una profunda
gratitud: «Doy gracias a aquel que me
ha llenado de fortaleza, a Jesucristo
nuestro Sefior, porque me ha
considerado digno de su confianza
(...) ami, que antes era blasfemo,
perseguidor e insolente. Pero alcancé
misericordia» (I Tm 1,12-13). Que



todos tengamos una vocacion
muestra que la misericordia de Dios
no se detiene ante nuestras
debilidades y pecados. El se pone
ante nosotros Miserando atque
eligendo, como reza el lema episcopal
del Papa Francisco. Porque, para
Dios, escogernos y tener misericordia
—pasar por alto nuestra pequefiez—
es una sola cosa.

Como Abrahan, como san Pablo,
como todos los amigos de Jesus,
también nosotros nos sabemos no
solo llamados y acompariados por
Dios, sino también seguros de su
ayuda: convencidos de que «quien
comenzo en [nosotros] la obra buena
la llevara a cabo hasta el dia de
Cristo Jesus» (Flp 1,6). Sabemos que
nuestras dificultades, aunque a veces
sean serias, no tienen la ultima
palabra. San Josemaria lo repetia a
los primeros fieles del Opus Dei:
«cuando Dios Nuestro Sefior proyecta
alguna obra en favor de los hombres,



piensa primeramente en las personas
que ha de utilizar como
instrumentos... y les comunica las
gracias convenientes»[20].

La llamada de Dios es, pues, una
invitacion a la confianza. Solo la
confianza nos permite vivir sin estar
esclavizados por el calculo de las
propias fuerzas, de los propios
talentos, abriéndonos a la maravilla
de vivir también de las fuerzas de
Otro, de los talentos de Otro. Como
en las escaladas a las grandes
cumbres, es necesario fiarse de quien
nos precede, con quien compartimos
incluso una misma cuerda. El que va
por delante nos indica donde pisar y
nos ayuda en aquellos momentos en
que, si estuviéramos solos, nos
dejariamos dominar por el panico o
el vértigo. Caminamos, pues, como
en la escalada, pero con la diferencia
de que ahora nuestra confianza no
esta puesta en alguien como
nosotros, ni siquiera en el mejor de



los amigos; ahora nuestra confianza
esta puesta en el mismo Dios, que
siempre «permanece fiel, pues no
puede negarse a si mismo» (2 Tm 2,
13).

Haréis vosotros los caminos

«Abran se marcho tal y como le
habia mandado el Seiior» (Gn 12,4).
Asi comenzo la etapa de su vida que
marcaria su existencia para siempre.
La suya fue, desde entonces, una
vida guiada por sucesivas llamadas
de Dios: a ir de un sitio a otro, a
alejarse de hombres malvados, a
creer en la posibilidad de tener un
hijo, a tenerlo verdaderamente, y... a
estar dispuesto a sacrificarlo.
Abrahan no dejd de necesitar su
libertad en ningun momento para
seguir diciendo que si al Sefior. Asi,
la vida de quienes siguen a Dios se
caracteriza no solo por la cercania y
la comunidn con Dios, sino también



por una real, plena y continuada
libertad.

Responder afirmativamente a la
llamada de Dios no solo da a nuestra
libertad un nuevo horizonte, un
sentido pleno —«algo grande y que
fuera amor»[21], decia san Josemaria
—, sino que nos exige ponerla en
juego continuamente. La entrega a
Dios no es como subirse a una
especie de «cinta transportadora»,
orientada y dirigida por otros, que
nos fuera a llevar —sin quererlo
nosotros— hasta el final de nuestros
dias; o como una via ferroviaria,
perfectamente trazada, que se puede
consultar por adelantado y que no
reserva ninguna sorpresa al viajero.

En efecto, a lo largo de nuestra vida
nos encontraremos con que la
fidelidad a la primera llamada exige
de nosotros nuevas decisiones, a
veces costosas. Y entenderemos que
la llamada de Dios nos empuja a



crecer cada dia mas en nuestra
propia libertad. Porque, para volar
alto —como es propio de cualquier
camino de amor—, hace falta tener
las alas limpias de barro y una gran
capacidad de disponer de la propia
vida, tantas veces esclavizada por
pequerieces. En pocas palabras, a la
grandeza de la llamada de Dios debe
corresponder una libertad
igualmente grande, dilatada por la
correspondencia a la Gracia y por el
crecimiento de las virtudes, que nos
hacen ser mas verdaderamente
nosotros mismos.

En los primeros afios de la Obra, a los
jovenes que se acercaban a €l, san
Josemaria solia repetirles que todo
estaba por hacer, incluso el camino
que debian recorrer. Y que ese
camino, que el Sefior les indicaba y
que debia atravesar el mundo entero,
lo iban a realizar ellos. «No hay
caminos hechos para vosotros... Los
haréis —les decia—, a través de las



montanas, al golpe de vuestras
pisadas»[22]. Expresaba asi el
caracter abierto que tiene toda
vocacion, y que es preciso descubrir
y fomentar.

Ahora, como entonces, responder a
la llamada de Dios supone, en cierto
modo, abrirse camino al golpe de las
propias pisadas. Dios no nos da a
conocer nunca un plan
perfectamente escrito. No lo hizo con
Abrahan, ni con Moisés. No lo hizo
con los apostoles. Al subir a los cielos
les dijo solamente: « Id al mundo
entero y predicad el Evangelio a toda
criatura» (Mc 16,15). ;Cémo? ;Por
donde? ¢Con qué medios? Todo eso
se iria precisando poco a poco. Como
en nuestro caso: el camino se ira
concretando a lo largo de la vida, y se
construira gracias a esa alianza
maravillosa entre la Gracia de Dios y
nuestra propia libertad. Durante
toda la vida, la vocacion es «la
historia de un inefable didlogo entre



Dios y el hombre, entre el amor de
Dios que llama y la libertad del
hombre que responde a Dios en el
amor»[23]. Nuestra historia sera un
entretejerse de nuestro oido atento a
las inspiraciones divinas y nuestra
creatividad para llevarlas a cabo del
mejor modo en que podamos.

La Virgen Maria, ejemplo para todos
nosotros por su «Si» en Nazaret, 1o es
también por su permanente escucha
y obediencia a la Voluntad de Dios a
lo largo de toda su vida, que también
estuvo marcada por el claroscuro de
la fe. «Maria guardaba todas estas
cosas ponderandolas en su

corazon» (Lc 1,19). Junto a su Hijo,
nuestra Madre fue descubriendo a
cada paso lo que Dios queria de Ella.
Por eso la llamamos también
Perfecta Discipula de Cristo. A Ella
nos encomendamos, para que sea la
Estrella que guie siempre nuestros
pasos.



Nicolas Alvarez de las Asturias

[1] Misal Romano, Plegaria
Eucaristica I.

[2] Francisco, Vigilia de oracion con
los jovenes, Cracovia, 30-VII-2016.

[3] Amigos de Dios, n. 312.

[4] Cfr. Por ejemplo Nm 11,14s: «Yo
solo no puedo cargar con todo este
pueblo, pues supera mis fuerzas. Si
me vas a tratar asi, hazme morir, por
favor, si he hallado gracia a tus ojos;
asi no veré mas mi desventura»; Jr
20,18: «¢Por qué hube de salir del
vientre para pasar trabajos y fatigas
y acabar mis dias deshonrado?»; 1 R
19,4: «jYa es demasiado, Sefior!
iToma mi vida, pues no soy mejor
que mis padres!»



[5] Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
Exsultate (19-111-2018), n. 131.

[6] Francisco, Homilia en la Jornada
Mundial de la Juventud, Cracovia, 31-
VII-2016.

[7] Amigos de Dios, n. 38
[8] Es Cristo que pasa, n. 45

[9] F. Ocariz, «Luz para ver, fuerza
para querer», ABC, 18-1X-2018.

[10] Santa Teresa Benedicta de la
Cruz (Edith Stein), Vida escondida y
epifania, en Obras Completas V,
Burgos 2007, 637.

[11] Via Crucis, 52 estacion, n. 2

[12] F. Ocariz, «La vocacion al Opus
Dei como vocacion en la Iglesia», en
El Opus Dei en la Iglesia, Rialp, 1993,
p- 152.

[13] Cfr. Ex 3,6; Mt 22,32.



[14] San Josemaria, Apuntes intimos
IV, n. 296, 22-1X-1931 (citado en
Camino, edicion critico-historica,
comentario al n. 813).

[15] San Juan Pablo II, Homilia en el
comienzo de su pontificado, 22-
X-1978.

[16] Benedicto XVI, Homilia en el
comienzo de su pontificado, 24-
V-2005.

[17] Ibidem.
[18] Ibidem.

[19] Francisco, Homilia de
canonizacion, 14-X-2018. Cfr.
también Gaudete et Exsultate, n. 32.

[20] Instruccion, 19-111-1934, n. 48.

[21] A. Vazquez de Prada, El fundador
del Opus Dei, vol. I, p. 97.

[22] Camino, n. 928



[23] San Juan Pablo II, Ex. Ap.
Pastores dabo vobis (25-111-1992), n.
36.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/algo-grande-y-
que-sea-amor-ii-lo-que-podria-ser-tu/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/algo-grande-y-que-sea-amor-ii-lo-que-podria-ser-tu/
https://opusdei.org/es-uy/article/algo-grande-y-que-sea-amor-ii-lo-que-podria-ser-tu/
https://opusdei.org/es-uy/article/algo-grande-y-que-sea-amor-ii-lo-que-podria-ser-tu/

	Algo grande y que sea amor (II): Lo que podría ser tu vida

