opusdei.org

Para mi, vivir es
Cristo (VIII): agradar
a Dios. Santidad y
perfeccionismo

La llamada del Sefior a «ser
perfectos como el Padre
celestial» (Mt 5,48) consiste en
vivir como hijos de Dios,
conscientes del valor que
tenemos a sus 0jos, anclados en
la esperanza y en la alegria que
nace de sentirnos hijos de tan
buen Padre.

22/08/2018



Escucha el articulo «Agradar a
Dios»

Descarga el libro electronico:
«Para mi, vivir es Cristo»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

En plena guerra civil espafiola, tras
varios meses escondido en diversos
lugares, san Josemaria decidid
abandonar la capital del pais. Era
preciso llegar a un sitio donde su
vida no corriera peligro, y
recomenzar de nuevo su mision
apostolica. Con un grupo de sus hijos
espirituales, atraveso los Pirineos en
un viaje lleno de peligro y consiguio
llegar a Andorra. Tras pasar por
Lourdes, se dirigié a Pamplona,
donde el obispo le acogid y le ofrecio
alojamiento. Alli, al poco de llegar, en
las Navidades de 1937, hizo un curso
de retiro en soledad. En un momento


https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/

de oracidn, escribia: «Meditacion:
mucha frialdad: al principio, sélo
brillo el deseo pueril de que "mi
Padre-Dios se ponga contento,
cuando me tenga que juzgar". —
Después, una fuerte sacudida:
"iJesus, dime algo!", muchas veces
recitada, lleno de pena ante el hielo
interior. —Y una invocacion a mi
Madre del cielo —"jMama!"—, y a los
Custodios, y a mis hijos que estan
gozando de Dios... y, entonces,
lagrimas abundantes y clamores... y
oracion. Propositos: "ser fiel al
horario, en la vida ordinaria”»[1].

Son unas notas intimas en las que
explica como se siente su alma, como
son sus afectos, su estado de animo, y
lo hace con gran intensidad: hielo,
lagrimas, deseos... Busca amparo en
sus Amores: el Padre, Jesus, Maria. Y
sorprendentemente, en medio de la
gran tribulacion externa que se vivia
en ese momento, saca un proposito
que podria parecer nimio: cuidar el



horario en la vida ordinaria. Sin
duda, esta es una de las grandezas de
san Josemaria: conjugar una relacion
afectiva con Dios, intima y
apasionada, con la fidelidad en la
lucha diaria en cosas ordinarias, en
apariencia, insignificantes.

Un riesgo para quienes desean
agradar a Dios

Agradar a alguien es lo contrario de
entristecerlo, decepcionarlo. Como
queremos amar a Dios y agradarle,
es logico que tengamos miedo a
defraudarlo. Sin embargo, en
ocasiones, el miedo puede traer a
nuestra mente y a nuestro corazon
justo lo que tratamos de evitar. Por
otra parte, el miedo es un
sentimiento negativo, que no puede
ser fundamento de una vida plena.
Tal vez por eso «en las Sagradas
Escrituras encontramos 365 veces la
expresion “no temas”, con todas sus
variaciones. Como si quisiera decir



que todos los dias del afio el Sefior
nos quiere libres del temor»[2].

Hay una forma de temor contra la
que el Padre nos ponia en guardia al
comienzo de su primera Carta. Nos
animaba a «exponer el ideal de la
vida cristiana sin confundirlo con el
perfeccionismo, ensefiando a
convivir con la debilidad propia y la
de los demas; asumir, con todas sus
consecuencias, una actitud cotidiana
de abandono esperanzado, basada en
la filiacion divina»[3]. Una persona
santa teme ofender a Dios. Teme
igualmente no corresponder a su
Amor. El perfeccionista, en cambio,
teme no estar haciendo las cosas
suficientemente bien y, por eso, teme
que Dios esté enfadado. No es lo
mismo santidad que perfeccionismo,
aunque en ocasiones podemos
confundirlos.

Cuantas veces nos llenamos de
enfado al contemplar que nos hemos



dejado llevar, una vez mas, por
nuestras pasiones, que hemos vuelto
a pecar, que somos débiles para
cumplir los propdsitos mas sencillos.
Nos enfadamos, y llegamos a pensar
que Dios esta decepcionado:
perdemos la esperanza de que pueda
seguir amandonos, de que realmente
podamos vivir una vida cristiana.
Nos invade la tristeza. En esas
ocasiones, conviene recordar que
esta es aliada del enemigo: no nos
acerca a Dios, sino que nos aleja de
Fl. Confundimos nuestro enfado y
nuestra rabieta con una supuesta
decepcion de Dios. Pero el origen de
todo eso no es el Amor que le
tenemos, sino nuestro yo herido,
nuestra fragilidad no aceptada.

Al leer de labios de Cristo en el
Evangelio: «Sed perfectos», deseamos
seguir ese consejo, hacerlo vida
nuestra, pero corremos el riesgo de
entenderlo como: «Hacedlo todo
perfectamente». Podemos llegar a



pensar que, si no lo hacemos todo
con perfeccion, no agradamos a Dios,
no somos auténticos discipulos. Con
todo, Jesus aclara en seguida el
sentido de sus palabras: «Sed
perfectos como vuestro Padre
celestial es perfecto» (Mt 5,48). Se
trata de la perfeccion que Dios nos
abre al hacernos participes de su
naturaleza divina. Se trata de la
perfeccion del Amor eterno, del
Amor mas grande, del «<Amor que
mueve al Sol y las demas
estrellas»[4], el mismo Amor que nos
ha creado libres y nos ha salvado
«siendo todavia pecadores» (Rm 5,8).
Para nosotros, esa perfeccion
consiste en vivir como hijos de Dios,
conscientes del valor que tenemos a
sus 0jos, sin perder nunca la
esperanza ni la alegria que nace de
sentirnos hijos de tan buen Padre.

Ante el peligro del perfeccionismo
podemos considerar que agradar a
Dios no esta en nuestras manos, pero



si en las de El. «En esto consiste el
amor: no en que nosotros hayamos
amado a Dios, sino en que Fl nos
amo» (1 Jn 4,10). Por eso, debemos
renunciar a sefialar a Dios como
tiene que reaccionar ante nuestra
vida. Somos criaturas, y por eso
hemos de aprender a respetar su
libertad, sin imponerle por qué o por
qué no se supone que debe amarnos.
De hecho, nos ha demostrado su
Amor y, por eso, lo primero que
espera de nosotros es que le dejemos
amarnos, a su modo.

Dios nos ama libremente

¢Por qué nos cuesta tanto
comprender la logica de Dios? ¢(No
tenemos muestras suficientes de
hasta donde esta dispuesto a llegar
Dios Padre para conseguir hacernos
felices? ¢(No es verdad que Jesus se
cifie la toalla ante los apdstoles y les
limpia los pies?



En palabras de san Pablo, Dios no ha
perdonado a su propio Hijo para
hacernos posible la felicidad para
siempre (cfr. Rm 8,32). Ha querido
amarnos con el Amor mas grande,
hasta el extremo. Sin embargo, a
veces, nosotros continuamos
pensando que Dios nos amara en la
medida en que «estemos a la altura»,
0 seamos capaces de «dar la talla».
No deja de ser paraddjico. ¢Necesita
un nifio pequenio hacerse
«merecedor» del amor de sus
padres? Quiza a quien estamos
buscando con tanta preocupacion
por «merecer» e€s a Nn0sotros mismos.
Nos puede la inseguridad, la
necesidad de buscar puntos de
referencia estables, fijos, y
pretendemos encontrarlos en
nuestras obras, en nuestras ideas, en
nuestra percepcion de la realidad.

En cambio, nos basta mirar a Dios,
Padre nuestro, y descansar en su
Amor. En el Bautismo de Jesus y en



su Transfiguracion, la voz de Dios
Padre refiere que se complace en su
Hijo. Nosotros también hemos sido
bautizados y, por su Pasion,
participamos de su vida intima, de
sus méritos, de su gracia. Eso hace
que Dios Padre pueda mirarnos
complacido, encantado. La Eucaristia
nos transmite, entre otras cosas, un
mensaje muy claro sobre lo que Dios
siente por nosotros: tiene hambre de
estar junto a cada uno, ilusiéon por
esperarnos el tiempo que sea preciso,
deseos de intimidad y amor
correspondido.

La lucha de un alma enamorada

Descubrir el Amor que Dios nos tiene
es el motivo mas grande que
podemos hallar para amar. De igual
modo, «la primera motivacion para
evangelizar es el amor de Jesus que
hemos recibido, esa experiencia de
ser salvados por Fl que nos mueve a
amarlo siempre mas»[5]. No son



ideas abstractas. Lo vemos en
ejemplos tan humanos como el
endemoniado de Gerasa, quien, tras
ser liberado por Jesus y ver cOmo sus
connacionales rechazaban al
Maestro, «le suplicaba quedarse con
él» (Mc 5,18). Lo vemos también en
Bartimeo quien, tras ser curado de su
ceguera, «le seguia por el

camino» (Mc 10,52). Lo vemos
finalmente en Pedro, quien solo tras
haber descubierto la hondura del
Amor de Jesus, que le perdona y
confia en €l después de su traicion,
puede seguir su llamada:

«Sigueme» (Jn 21,19). E1
descubrimiento del Amor de Dios es
el motor mas potente para nuestra
vida cristiana. De ahi nace nuestra
lucha.

San Josemaria nos animaba a
considerarlo desde la perspectiva de
nuestra filiacion divina: «Los hijos...
iComo procuran comportarse
dignamente cuando estan delante de



sus padres! Y los hijos de Reyes,
delante de su padre el Rey, jcomo
procuran guardar la dignidad de la
realeza! Y tu... ¢no sabes que estds
siempre delante del Gran Rey, tu
Padre-Dios?»[6] La presencia de Dios
no llena de temor a sus hijos. Ni
siquiera cuando caen. Sencillamente,
porque Fl mismo ha querido
decirnos del modo mas claro posible
que, también cuando caemos, nos
esta esperando. Como el padre de la
parabola, esta deseoso de venir a
nuestro encuentro en cuanto le
dejemos, y echarse a nuestro cuello y
llenarnos de besos (cfr. Lc 15,20).

Ante el posible temor a contristar a
Dios, podemos preguntarnos: ;este
temor me une a Dios, me hace pensar
mas en E1?, ;o me centra en mi: en
mis expectativas, en mi lucha, en mis
logros? ¢Me lleva a pedir perdon a
Dios en la Confesion, y llenarme de
gozo al saber que me perdona?, ;o
me conduce a la desesperanza? ;Me



sirve para recomenzar con alegria?,
¢0 me encierra en mi tristeza, en mis
sentimientos de impotencia, en la
frustracion que nace de una lucha
basada en mis fuerzas... y en los
resultados que consigo?

La sonrisa de Maria

Un suceso de la vida de San
Josemaria puede servirnos para
comprender esto mejor. Se trata de
una de las anotaciones sobre su vida
interior que escribia para hacer mas
sencilla la tarea de su director
espiritual. Aunque sea un poco larga,
vale la pena citarla por entero:

«Esta mafiana —como siempre que lo
pido humildemente, sea una u otra
hora la de acostarme— desde un
suefio profundo, igual que si me
llamaran, me desperté segurisimo de
que habia llegado el momento de
levantarme. Efectivamente, eran las
seis menos cuarto. Anoche, como de
costumbre también, pedi al Sefior



que me diera fuerzas para vencer la
pereza, al despertar, porque —lo
confieso, para vergiienza mia— me
cuesta enormemente una cosa tan
pequeiia y son bastantes los dias, en
que, a pesar de esa llamada
sobrenatural, me quedo un rato mas
en la cama. Hoy recé, al ver la hora,
luché... y me quedé acostado. Por fin,
a las seis y cuarto de mi despertador
(que esta roto desde hace tiempo) me
levanté y, lleno de humillacion, me
postré en tierra, reconociendo mi
falta —serviam!—, me vestiy
comenceé mi meditacion. Pues bien:
entre seis y media y siete menos
cuarto vi, durante bastante tiempo,
como el rostro de mi Virgen de los
Besos se llenaba de alegria, de gozo.
Me fijé bien: crel que sonreia, porque
me hacia ese efecto, pero no se
movian los labios. Muy tranquilo, le
he dicho a mi Madre muchos
piropos»[7].



Se habia propuesto algo que quiza
también supone una lucha para
nosotros algunas veces: levantarse
puntual. Y no lo habia conseguido.
Era algo que le humillaba. Sin
embargo, no confunde su rabieta y
su humillacion con la magnanimidad
del corazon de Dios. Y vio a la Virgen
que le sonreia, después de ese
fracaso. ¢No es verdad que tendemos
a pensar que Dios esta contento con
nosotros cuando —y, a veces,
solamente cuando— hacemos las
cosas bien? ;Por qué confundimos
nuestra satisfaccion personal con la
sonrisa de Dios, con su ternura y su
carino? ¢/No se conmueve igualmente
cuando nos levantamos otra vez
después de una nueva caida?

Muchas veces habremos dicho a la
Virgen que hable bien de nosotros al
Sefior —ut loquaris pro nobis bona-.
Alguna vez, incluso nos habremos
imaginado esas conversaciones entre
ella y su Hijo. En nuestra oracion,



bien podemos introducirnos en esa
intimidad y tratar de contemplar el
amor de Maria y de Jesus por cada
uno de nosotros.

«Buscar la sonrisa de Maria no es
sentimentalismo devoto o desfasado,
sino mas bien la expresion justa de la
relacion viva y profundamente
humana que nos une con la que
Cristo nos ha dado como Madre.
Desear contemplar la sonrisa de la
Virgen no es dejarse llevar por una
imaginacion descontrolada»[8].
Benedicto XVI lo recordéd en Lourdes,
hablando de la pequerfia Bernadette.
En su primera aparicion, antes de
presentarse como la Inmaculada, la
Virgen solamente la sonrio. «Maria le
dio a conocer primero su sonrisa,
como si fuera la puerta de entrada
mas adecuada para la revelacion de
su misterio»[9].

Nosotros queremos ver y vivir
también en esa sonrisa. Nuestros



errores —por grandes que puedan
llegar a ser— no son capaces de
borrarla. Si nos levantamos de
nuevo, podemos buscar con la
mirada sus 0jos y nos volveremos a
contagiar de su alegria.

Diego Zalbidea

[1] Camino. Edicion critico-historica,
nota al n. 746.

[2] Papa Francisco, Mensaje del Santo
Padre Francisco para La XXXIII
Jornada Mundial de la Juventud, 25-
I11-2018.

[3] F. Ocariz, Carta pastoral, 14-
I1-2017, n. 8.

[4] Dante A., Divina Comedia, Paraiso,
Canto 33.



[5] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium, 24-X1-2013, n. 264.

[6] San Josemaria, Camino, n. 265.

[7] San Josemaria, Apuntes intimos, n.
701; en A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. I, nt. 139,
p. 469.

[8] Benedicto XVI, Homilia, 15-
IX-2008.

[9] Idem

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/agradar-a-
dios/ (17/02/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/agradar-a-dios/
https://opusdei.org/es-uy/article/agradar-a-dios/
https://opusdei.org/es-uy/article/agradar-a-dios/

	Para mí, vivir es Cristo (VIII): agradar a Dios. Santidad y perfeccionismo

