opusdei.org

La ternura de Dios
(V): “Amimelo
hicisteis”: las obras
de misericordia
corporales

Este editorial trata de las obras
de misericordia corporales, que
sugirio Jesucristo. Un cristiano
no puede desentenderse de las
necesidades de los demas,
también de los desconocidos,
porque en ellos es Cristo quien
nos reclama ayuda.

11/08/2016



Nuestro Dios no se ha limitado a
decir que nos quiere. El mismo nos
modeld a partir del polvo de la
tierra[1]; «fueron las manos de Dios
las que nos crearon: el Dios
artesano»[2]. Nos creo a su imagen y
semejanza, y aun quiso hacerse «uno
de los nuestros»[3]: el Verbo se hizo
carne, trabajé con sus manos, cargo
sobre sus espaldas toda la miseria de
los siglos, y quiso conservar por toda
la eternidad las llagas de su pasion,
como un signo permanente de su
amor fiel Por todo eso los cristianos
no solo nos llamamos hijos de Dios,
sino que lo somos[4]: para Dios, y
para sus hijos, el amor «nunca podra
ser una palabra abstracta. Por su
misma naturaleza es vida concreta:
intenciones, actitudes,
comportamientos que se verifican en
el vivir cotidiano»[5]. San Josemaria
prevenia asi ante «la mentalidad de
quienes ven el cristianismo como un
conjunto de practicas o actos de
piedad, sin percibir su relacion con



las situaciones de la vida corriente,
con la urgencia de atender las
necesidades de los demas y de
esforzarse por remediar las
injusticias. Diria que quien tiene esa
mentalidad no ha comprendido
todavia lo que significa que el Hijo de
Dios se haya encarnado, que haya
tomado cuerpo, alma y voz de
hombre, que haya participado en
nuestro destino hasta experimentar
el desgarramiento supremo de la
muerte»[6].

Llamados a la misericordia

En la escena del juicio final que Jesus
presenta en el Evangelio, tanto los
justos como los injustos se preguntan
perplejos, y preguntan al Sefior,
cuando le vieron hambriento,
desnudo, enfermo, y le auxiliaron, o
dejaron de hacerlo[7]. Y el Sefior les
responde: «En verdad os digo que
cuanto hicisteis a uno de estos mis
hermanos mas pequefios, a mi me lo



hicisteis» (Mt 25,40). No es un modo
bonito de decir, como si el Sefior solo
nos animara a acordarnos de El, y a
seguir su ejemplo de misericordia;
Jesus dice con solemnidad: «en
verdad os digo... a mi me lo
hicisteis». Fl «se ha unido, en cierto
modo, con todo hombre»[8], porque
ha llevado el amor hasta el final:
«nadie tiene amor mas grande que el
de dar uno la vida por sus

amigos» (Jn 15,13) Ser cristianos
significa entrar en esa
incondicionalidad del amor de Dios,
dejarse cautivar por «el amor
siempre mas grande de Dios»[9].

En este pasaje del Evangelio, el Sefior
habla de hambre, sed, peregrinaje,
desnudez, enfermedad y carcel[10].
Las obras de misericordia siguen esta
misma pauta; los Padres de la Iglesia
las comentaron con frecuencia, e
iniciaron su desdoblamiento en
obras corporales y espirituales,
obviamente sin animo de abarcar



todas las situaciones de indigencia.
Con el correr de los siglos, se afladid
a las primeras el deber de dar
sepultura a los difuntos, con la
correspondiente obra espiritual: la
oracion por vivos y difuntos. En los
proximos dos editoriales vamos a
recorrer estas obras en las que la
sabiduria cristiana ha sintetizado
nuestra vocacion a la misericordia.
Porque de vocacion se trata -y
vocacion universal-, cuando el Senor
dice a sus discipulos de todos los
tiempos: «Sed misericordiosos como
vuestro Padre es misericordioso» (Lc
6,36). Las obras de misericordia
despliegan ante nosotros esa
llamada. «Seria bonito que os las
aprendierais de memoria —sugeria
recientemente el Papa-, jasi es mas
facil hacerlas!»[11].

Solidaridad en directo

Cuando, al repasar las obras de
misericordia corporales, miramos a



nuestro alrededor, en bastantes
partes del mundo constataremos
quiza en un primer momento que no
son frecuentes las situaciones para
ejercerlas. Siglos atras la vida
humana estaba mucho mas expuesta
a las fuerzas de la naturaleza, a la
arbitrariedad de los hombres, y a la
fragilidad del cuerpo; hoy, en cambio,
hay muchos paises en los que
raramente se presentara —salvo en el
caso de emergencias o catastrofes
naturales-la necesidad inmediata de
dar sepultura a un difunto, o de dar
cobijo a alguien sin techo, porque la
propia organizacion de los Estados
provee este servicio. Y, sin embargo,
no son pocos los lugares de la tierra
en los que cada una de estas obras de
misericordia esta a la orden del dia.
E, incluso en los paises mas
desarrollados, junto a la provision de
servicios de la asistencia social
existen muchas situaciones de gran
precariedad material —el asi llamado
cuarto mundo-.



A todos nos corresponde tomar
conciencia de estas realidades y
pensar en qué medida podemos
contribuir a remediarlas. «Hay que
abrir los ojos, hay que saber mirar a
nuestro alrededor y reconocer esas
llamadas que Dios nos dirige a traves
de quienes nos rodean. No podemos
vivir de espaldas a la muchedumbre,
encerrados en nuestro pequefio
mundo. No fue asi como vivio Jesus.
Los Evangelios nos hablan muchas
veces de su misericordia, de su
capacidad de participar en el dolor y
en las necesidades de los demas»[12].

Un primer movimiento de las obras
de misericordia corporales es la
solidaridad con todos los que sufren,
aunque no les conozcamos: «No solo
nos preocupan los problemas de
cada uno, sino que nos solidarizamos
plenamente con los otros ciudadanos
en las calamidades y desgracias
publicas, que nos afectan del mismo
modo»[13]. A primera vista podria



parecer que esta actitud es un
sentimiento loable, pero inutil. Y sin
embargo esta solidaridad es el humus
en el que puede crecer con fuerza la
misericordia. Del latin solidum,
solidaridad denota la conviccion de
pertenecer a un todo, de modo que
percibimos como propias las
vicisitudes de los demas. Aunque el
término tiene sentido ya a nivel
meramente humano, para un
cristiano adquiere toda su fuerza.
«Ya no os perteneceéis», dice san
Pablo a los Corintios (I Cor 6,19). La
afirmacion podria inquietar al
hombre contemporaneo, como una
amenaza a su autonomia. Y, sin
embargo, 1o que nos dice es
simplemente, en expresion frecuente
entre los ultimos pontifices, que la
humanidad, y en particular la Iglesia,
es una «gran familia»[14]

«Mantened el amor fraterno...
Acordaos de los encarcelados, como
si estuvierais en prision con ellos, y



de los que sufren, pues también
vosotros vivis en un cuerpo» (Hb
13,1-3). Aunque no sea posible estar
al corriente de las dolencias de cada
hombre, ni remediar materialmente
todos esos problemas, un cristiano
no se desentiende de ellos, porque
los ama con el corazén de Dios: El «es
mas grande que nuestro corazon y
conoce todo» (1 Jn 3,20). Cuando en la
Santa Misa pedimos al Padre que
«fortalecidos con el Cuerpo y la
Sangre de tu Hijo y llenos de su
Espiritu Santo, formemos en Cristo
un solo cuerpo y un solo
espiritu»[15], miramos a la plenitud
de lo que ya es una realidad que
crece silenciosamente, «como un
bosque, donde los arboles buenos
aportan solidaridad, comunion,
confianza, apoyo, seguridad,
sobriedad feliz, amistad»[16].

La solidaridad en cristiano se
concreta, pues, en primer lugar en la
oracion por los que sufren, aunque



no les conozcamos. La mayor parte
de las veces no veremos los frutos de
esa oracion, hecha también de
trabajo y sacrificio, pero estamos
convencidos de que «todo eso da
vueltas por el mundo como una
fuerza de vida»[17]. Por este mismo
motivo, el Misal romano recoge un
gran numero de Misas por varias
necesidades, que atienden a los
motivos de todas las obras de
misericordia. La oracion de los fieles,
al final de la liturgia de la Palabra,
despierta también en nosotros «el
desvelo por todas las iglesias» y por
todos los hombres, de modo que
podamos llegar a decir con san
Pablo: «¢Quién desfallece sin que yo
desfallezca? ¢{Quién tiene un tropiezo
sin que yo me abrase de dolor?» (2 Co
12,28-29).

La solidaridad también se despliega
en «simples gestos cotidianos donde
rompemos la l6gica de la violencia,

del aprovechamiento, del egoismo»,



frente al «mundo del consumo
exacerbado», que es a la vez «el
mundo del maltrato de la vida en
todas sus formas»[18]. Antiguamente
era costumbre en muchas familias
besar el pan cuando caia al suelo; se
reconocia asi el trabajo que suponia
lograr el alimento, y se agradecia la
posibilidad de tener algo que llevarse
a la boca. «Dar de comer al
hambriento» se puede concretar,
pues, en comer lo que nos ponen, en
evitar caprichos innecesarios, en
aprovechar con creatividad las
sobras de comida; «dar de beber al
sediento» quiza nos llevara a evitar
el derroche innecesario del agua, que
en tantos lugares es un bien
escasisimo[19]; «vestir al desnudo»
se concretara también en cuidar la
ropa, heredarla de unos hermanos a
otros, sobreponerse a veces al dernier
cri en moda, etc. De esas pequefias —o
no tan pequefas- renuncias podran
salir limosnas para dar alegrias a los
mas necesitados, como ensefiaba san



Josemaria a los chicos de san Rafael;
o también donativos para salir al
encuentro de emergencias
humanitarias. Meses atras el Papa
nos decia a proposito que, «si el
jubileo no llega a los bolsillos, no es
un verdadero jubileo»[20].

Hospitalidad: no abandonar al
débil

Los padres, en primer lugar con su
ejemplo, pueden hacer mucho por
«ensefiar a vivir asi a sus hijos (...);
ensefarles a superar el egoismoy a
emplear parte de su tiempo con
generosidad en servicio de los menos
afortunados, participando en tareas,
adecuadas a su edad, en las que se
ponga de manifiesto un afan de
solidaridad humana y divina»[21].
Como la caridad es ordenada —
porque seria falsa la de quien se
volcara en quienes viven lejos y se
desentendiera de quienes le rodean-,
esa superacion del egoismo empieza



habitualmente en el propio hogar.
Todos, pequefios y mayores, tenemos
que aprender a levantar la mirada
para descubrir las menudas
indigencias cotidianas de quienes
viven con nosotros. En particular, es
necesario acomparnar a los familiares
y amigos que sufren enfermedades,
sin considerar sus dolencias como
una distorsion para la que habria
que encontrar soluciones meramente
técnicas «“No me rechaces ahora en
la vejez, me van faltando las fuerzas,
no me abandones” (Sal 71,9). Es el
clamor del anciano, que teme el
olvido y el desprecio»[22]. Son
muchos los avances de la ciencia que
permiten mejorar las condiciones de
los enfermos, pero ninguno de ellos
puede reemplazar la cercania
humana de quien, en lugar de ver en
ellos un peso, adivina a «Cristo que
pasar, Cristo que necesita que le
cuidemos. «Los enfermos son El»[23],
escribid san Josemaria, en expresion
audaz, que refleja la llamada



exigente del Sefior: «en verdad os
digo... a mi me lo hicisteis» (Mt
25,40).

«s,Cuando te vimos enfermo o en la
carcel y vinimos a verte?». En
ocasiones, puede costar ver a Dios
detrds de la persona que sufre,
porque esté de mal humor o
disgustado, o porque muestre
exigencias o egoismos. Pero la
persona enferma, precisamente por
su debilidad, se hace aun mas
merecedora de ese amor. Un
resplandor divino ilumina los rasgos
del hombre enfermo que se asemeja
a Cristo doliente, tan desfigurado que
«no hay en él parecer ni hermosura
que atraiga nuestra mirada, ni
belleza que nos agrade de él» (Is
53,2).

La atencion de los enfermos, de los
ancianos, de los moribundos,
requiere por eso buenas dosis de
paciencia, y de generosidad con



nuestro tiempo, especialmente
cuando se trata de enfermedades que
se prolongan en el tiempo. El buen
Samaritano «igualmente tenia sus
compromisos y sus cosas que
hacer»[24]. Pero quienes, como él,
hacen de esa atencion una tarea
ineludible, sin refugiarse en la
frialdad de soluciones que a fin de
cuentas consisten en descartar a
quienes ya humanamente pueden
aportar poco, el Sefor les dice: «si
comprendéis esto y lo hacéis, seréis
bienaventurados» (Jjn 13,17). A
quienes han sabido cuidar de los
débiles, Dios les reserva una
bienvenida llena de ternura: «venid,
benditos de mi Padre» (Mt 25,34).

«La grandeza de la humanidad -
escribio Benedicto XVI- esta
determinada esencialmente por su
relacion con el sufrimiento y con el
que sufre. Esto es valido tanto para el
individuo como para la sociedad.
Una sociedad que no logra aceptar a



los que sufren y no es capaz de
contribuir mediante la compasion a
que el sufrimiento sea compartido y
sobrellevado también interiormente,
es una sociedad cruel e
inhumana»[25]. Por eso, los
enfermos nos devuelven la
humanidad que se lleva a veces por
delante el ritmo agitado del mundo:
nos recuerdan que las personas son
mas importantes que las cosas, el ser
que la funcion.

Algunas personas, porque Dios les ha
llevado por ese camino, o porque lo
han escogido para si, acaban
dedicando una parte importante de
sus dias a cuidar de quienes sufren,
sin esperar que nadie reconozca su
tarea. Aunque no salen en las guias
de viajes, ellos son parte del
auténtico patrimonio de la
humanidad, porque nos ensefian a
todos que estamos en el mundo para
cuidar[26]: ese es el sentido perenne
de la hospitalidad, de la acogida.



Raramente nos tocard enterrar a un
difunto, pero podemos acompafiarle
a €l y a sus familiares en sus ultimos
momentos. Por eso la participacion
en un funeral es siempre mas que un
cumplido social. Si vamos al fondo de
esos gestos, veremos que guardan el
pulso de la genuina humanidad, que
se abre a la eternidad. «También
aqui la misericordia da la paz a
quien parte y a quien permanece,
haciéndonos sentir que Dios es mas
grande que la muerte, y que
permaneciendo en El incluso la
ultima separacion es un “hasta la
vista”»[27].

Creatividad: trabajar con lo que
hay

Familias que emigran huyendo de la
guerra, personas en desempleo,
«prisioneros de las nuevas
esclavitudes de la sociedad
moderna»[28] como la drogadiccidn,
el hedonismo, la ludopatia... Son



muchas las necesidades materiales
que podemos detectar a nuestro
alrededor. Uno podria no saber por
donde o como empezar. Y sin
embargo la experiencia demuestra
que muchas pequerfias iniciativas,
dirigidas a resolver alguna carencia
de nuestro entorno mas inmediato,
empezadas con lo que se tiene, y con
quien puede -la mayor parte de las
veces con mas buen humory
creatividad que tiempo, recursos
economicos o facilidades de los entes
publicos—, acaban haciendo mucho
bien, porque la gratuidad genera un
agradecimiento que es motor de
nuevas iniciativas: la misericordia
encuentra misericordia[29], la
contagia. Se cumple la parabola
evangélica del grano de mostaza: «es,
sin duda, la mas pequeria de todas las
semillas, pero cuando ha crecido es la
mayor de las hortalizas, y llega a
hacerse como un drbol, hasta el punto
de que los pajaros del cielo acuden a
anidar en sus ramas» (Mt 13,32)



Las necesidades de cada lugar y las
posibilidades de cada uno son muy
variadas. Lo mejor es apostar por
algo que esté al alcance de la mano, y
ponerse a trabajar. Con el tiempo,
muchas veces menos de lo que
pensariamos, se abriran puertas que
parecia que iban a permanecer
cerradas. Y se llega entonces a los
encarcelados, a los cautivos de tantas
otras adicciones, que estan
abandonados como en la alcantarilla
de un mundo que les ha descartado
cuando se han roto.

Hay quien, por ejemplo, esta
desbordado de trabajo, y aunque
creia no tener tiempo para estas
labores, descubre el modo de
redirigir parte de sus esfuerzos hacia
realidades que ocupen a otros y les
saquen del bache de quien esta en la
vida sin un rumbo. Surgen sinergias:
uno pone poco tiempo pero
capacidad de gestion y relaciones...
otro, con menos capacidad de



organizar, pone horas de trabajo.
Para los jubilados, por ejemplo, se
abre asi el panorama de una segunda
juventud, en la que pueden
transmitir mucho de su experiencia
de la vida: «independientemente de
su grado de instruccion o de riqueza,
todas las personas tienen algo para
aportar en la construccion de una
civilizacion mas justa y fraterna. De
modo concreto, creo que todos
pueden aprender mucho del ejemplo
de generosidad y de solidaridad de
las personas mas sencillas; esa
sabiduria generosa que sabe “afiadir
mas agua a los frijoles”, de la cual
nuestro mundo esta tan
necesitado»[30].

kK 3k

Evocando sus primeros afios de
sacerdote en Madrid, nuestro Padre
recordaba como iba por aquellos
descampados «a enjugar lagrimas, a
ayudar a los que necesitaban ayuda,



a tratar con carifio a los nifios, a los
viejos, a los enfermos; y recibia
mucha correspondencia de afecto...,
y alguna que otra pedrada»[31] Y
pensaba en las iniciativas que hoy,
junto a tantas promovidas por los
cristianos y por otras personas, son
una realidad en muchos lugares del
mundo; y que tienen que seguir
creciendo «quast fluvium pacis, como
un rio de paz»[32]: «<Hoy para mi esto
es un suerio, un suefio bendito, que
vivo en tantos barrios extremos de
ciudades grandes, donde tratamos a
la gente con carifio, mirando a los
0jos, de frente, porque todos somos
iguales»[33]

Carlos Ayxela

[1] Cfr.Gn 3,7; Sb 7,1.

[2] Francisco, Homilia en Santa
Marta, 12-XI-2013.



[3] Conc. Vat. II, Const. past. Gaudium
et spes (7-X11-1965), 22.

[4] Cfr. 1 Jn 3,1.

[5] Francisco, Bula Misericordiae
vultus (11-1V-2015), 9.

[6] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
236.

[7] Cfr. Mt 25,36.44
[8] Conc. Vat. II, Gaudium et spes, 22.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 6; Cfr. San Juan
Pablo II, Enc. Redemptor hominis (4-
I11-1979), 9.

[10] Cfr. Mt 25,35-36.
[11] Francisco, Angelus, 13-I11-2016.
[12] Es Cristo que pasa, 146.

[13] Carta 14-1I-1950, 20; citado por
Burkhart, E.; Lopez, J., Vida cotidiana



y santidad en la ensefianza de San
Josemaria, 11, Rialp, Madrid 2011, p.
314.

[14] Cfr. por ejemplo, Beato Pablo VI,
Mensaje a la Asamblea general de las
Naciones Unidas, 24-V-1978; San Juan
Pablo II, Enc. Dives in misericordia
(30-XI-1980) 4, 12; Benedicto XVI,
Mensaje para la XLI Jornada mundial
de la paz, 8-XII-2007.

[15] Misal Romano, Plegaria
Eucaristica III.

[16] Francisco, Discurso, 28-XI-2014.

[17] Francisco, Evangelii gaudium,
279

[18] Francisco, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 230.

[19] Cfr. ibidem, 27-31.
[20] Francisco, Audiencia, 10-1I-2016.

[21] Conversaciones, 111.



[22] Francisco, Ex. Ap. Amoris laetitia
(19-111-2016), 191.

[23] San Josemaria, Camino, 419.
[24] Francisco, Audiencia, 27-IV-2016.

[25] Benedicto XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), 38

[26] Cfr. Francisco, Evangelii
gaudium, 209.

[27] Francisco, Audiencia, 10-IX-2014.

[28] Francisco, Misericordiae vultus,
16.

[29] Cfr. Mt 5,7.

[30] Francisco, Videomensaje, 1-
I-2015.

[31] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 1-X-1967 (citado en
S. Bernal, Monserior Josemaria
Escriva de Balaguer. Apuntes sobre la



vida del Fundador del Opus Dei; Rialp,
Madrid 1980, 62 ed., p. 191).

[32] Is 66,12 (Vulg)

[33] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 1-X-1967.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/a-mi-me-lo-
hicisteis-las-obras-de-misericordia-cor/
(08/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/a-mi-me-lo-hicisteis-las-obras-de-misericordia-cor/
https://opusdei.org/es-uy/article/a-mi-me-lo-hicisteis-las-obras-de-misericordia-cor/
https://opusdei.org/es-uy/article/a-mi-me-lo-hicisteis-las-obras-de-misericordia-cor/

	La ternura de Dios (V): “A mí me lo hicisteis”: las obras de misericordia corporales

