
opusdei.org

Meditaciones:
Miércoles Santo

Reflexión para meditar el
Miércoles Santo. Los temas
propuestos son: Judas fue un
apóstol escogido por Jesús; la
misericordia divina es más
grande que nuestra debilidad;
una esperanza que nos lleva a
volver a Dios.

- Judas fue un apóstol escogido por
Jesús.

- La misericordia divina es más
grande que nuestra debilidad.

- Una esperanza que nos lleva a
volver a Dios.



«UNO DE LOS doce, el que se llamaba
Judas Iscariote, fue donde los
príncipes de los sacerdotes a decirles:
¿Qué me queréis dar a cambio de
que os lo entregue? Ellos le
ofrecieron treinta monedas de plata.
Desde entonces buscaba la ocasión
propicia para entregárselo» (Mt 16,
14-16). Tradicionalmente, el
miércoles santo la Iglesia recuerda la
traición de Judas. ¡Qué lejanos
quedan en el alma de este apóstol,
que se apresta a traicionar a Jesús,
los primeros encuentros con quien
había considerado el Mesías!
También Judas Iscariote había sido
elegido personalmente por Cristo.
Podía haber sido tan feliz como los
demás, junto a Jesús, y haberse
convertido en una de las columnas
de la Iglesia. Sin embargo, opta por
vender, a precio de esclavo, a quien
todo le daba. Y Dios ha querido que



la Sagrada Escritura no silenciara
esta realidad.

El trágico desenlace tiene lugar en la
Última Cena, cuando Jesús se ve
asaltado por la angustia de la
cercana pasión y el desgarrón del
abandono de las personas amadas.
«Cuando estaban cenando, dijo: En
verdad os digo que uno de vosotros
me va a entregar» (Mt 16,21). Los
otros once apóstoles, con la
experiencia de su rudeza y una gran
confianza en las palabras de Cristo,
exclaman sorprendidos: «¿Acaso soy
yo, Señor? Pero él respondió: –El que
moja la mano conmigo en el plato,
ése me va a entregar. Ciertamente el
Hijo del Hombre se va, según está
escrito sobre él; pero ¡ay de aquel
hombre por quien es entregado el
Hijo del Hombre! Más le valdría a ese
hombre no haber nacido. Tomando
la palabra Judas, el que iba a
entregarlo, dijo: –¿Acaso soy yo, 



Rabbí? –Tú lo has dicho –le
respondió» (Mt 16, 22-25).

No sabemos si Judas miró alguna
otra vez a los ojos a Jesús. En ellos
habría descubierto que no existía
rencor ni enfado. Cristo, su amigo,
seguía mirándole con la misma
ilusión con que lo había llamado
unos años antes para que fuera
apóstol, para que estuviera con él.
«¿Qué podemos hacer ante un Dios
que nos sirvió hasta experimentar la
traición y el abandono? Podemos no
traicionar aquello para lo que hemos
sido creados, no abandonar lo que de
verdad importa. Estamos en el
mundo para amarlo a él y a los
demás. El resto pasa, el amor
permanece»[1].

LA TRAICIÓN de Judas no fue, sin
embargo, locura de un instante, sino



que probablemente fue consecuencia
de una secuela de desamores. En el
evangelio según san Juan
encontramos un episodio
significativo: las críticas, pocos días
antes de la Pascua, por el derroche
de María de Betania al ungir con
perfume a Jesús. Judas se atreve a
criticar indirectamente, con una
razón altruista, el comportamiento
de esa mujer, pero «esto lo dijo –nos
lo señala la Escritura– no porque él
se preocupara de los pobres, sino
porque era ladrón y, como tenía la
bolsa, se llevaba lo que echaban en
ella» (Jn 12,6).

Sin embargo, ni esa ofensa, ni
ninguna debilidad, son lo
suficientemente fuertes como para
vencer el pulso a un Dios que llama a
cada persona constantemente y que
siempre espera nuestro regreso. San
Josemaría veía en esa manera de ser
de Dios, tan llena de misericordia,
nuestra verdadera armadura: «Todos



tenemos miserias. Pero las miserias
nuestras no nos deberán llevar
nunca a desentendernos de la
llamada de Dios, sino a acogernos a
esa llamada, a meternos dentro de
esa bondad divina, como los
guerreros antiguos se metían dentro
de su armadura»[2].

San Agustín nos recomienda una
actitud humilde, de constante
petición de frente al Señor, como la
mejor manera de encarar esta
fragilidad nuestra; refiriéndose
concretamente a Judas Iscariote,
dice: «Si hubiese orado en nombre de
Cristo, habría pedido perdón; si
hubiera pedido perdón, habría
tenido esperanza; si hubiera tenido
esperanza, habría esperado
misericordia»[3] y no habría
terminado como señala la Escritura
(cfr. Mt 27,5). El Señor no quería la
perdición de Judas, como no quiere
la de nadie. Hasta en el mismo
prendimiento trata de hacerle



recapacitar, llamándole «amigo» y
aceptando el beso del discípulo.
Quizá Cristo, incluso estando ya en la
cruz, esperaba la vuelta de su apóstol
para perdonarlo, como lo hizo con el
ladrón arrepentido.

TAMBIÉN PEDRO, en aquella noche
de traiciones, niega al Señor tres
veces. El que sería fundamento de la
Iglesia lloró su pecado con lágrimas
de amor; a Judas, por su parte, le
faltó la humildad de volver a su
Señor para reconocer su pecado.
Pedro mantuvo firme la esperanza,
mientras que el Iscariote la perdió,
no confió en la misericordia del
Señor.

Comentando este pasaje del
evangelio, decía san Josemaría:
«¡Mirad si es grande la virtud de la
esperanza! Judas reconoció la



santidad de Cristo, estaba
arrepentido del crimen que había
cometido, tanto que cogió el dinero,
precio de su traición, y lo arrojó a la
cara de quienes se lo dieron como
premio a su traición. Pero... le faltó la
esperanza, que es la virtud necesaria
para volver a Dios. Si hubiera tenido
esperanza, podría haber sido aún un
gran apóstol. De todas maneras no
sabemos qué pasó en el corazón de
aquel hombre, ni si respondió a la
gracia de Dios, en el último
momento. Solo el Señor sabe lo que
sucedió en aquel corazón, en sus
últimos instantes. De modo que no
desconfiéis nunca, no os desesperéis
nunca, aunque hayáis hecho la
tontería más grande. No hay más que
hablar, arrepentirse, dejarse llevar
de la mano, y todo se arregla»[4].

Es algo que podemos aprender del
evangelio de hoy: por grandes que
sean nuestras ofensas, mayor es
siempre la misericordia de Dios.



Todo tiene remedio si volvemos al
Señor y abrimos el corazón a la
gracia para que Cristo pueda sanar
nuestras heridas. «El miedo y la
vergüenza, que no nos dejan ser
sinceros, son los enemigos más
grandes de la perseverancia. Somos
de barro; pero, si hablamos, el barro
adquiere la fortaleza del bronce»[5].
Esa fuerza es la que alcanzó la
humildad de san Pedro, roca de la
Iglesia; y es la que le pedimos a Jesús
a través de María, su madre, y
también madre nuestra.

[1] Francisco, Homilía, 5-IV-2020.

[2] San Josemaría, Cartas 2, n. 47a.

[3] San Agustín, Comentario al salmo
108, n. 9.

[4] San Josemaría, Apuntes de la
predicación, 8-XII-1968.



[5] San Josemaría, Cartas 2, n. 41a.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/meditation/

meditaciones-semana-santa-miercoles-
santo/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-semana-santa-miercoles-santo/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-semana-santa-miercoles-santo/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-semana-santa-miercoles-santo/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-semana-santa-miercoles-santo/

	Meditaciones: Miércoles Santo

