
opusdei.org

Meditaciones: lunes
de la 12.ª semana del
Tiempo Ordinario

Reflexión para meditar el lunes
de la duodécima semana de
tiempo ordinario. Los temas
propuestos son: no juzgar a los
demás; la persona está en el
centro; amar a Dios es amar a
los demás.

- No juzgar a la ligera

- La persona está en el centro

- Amar a Dios es amar a los demás



«NO JUZGUÉIS, para que no seáis
juzgados. Porque seréis juzgados
como juzguéis vosotros, y la medida
que uséis, la usarán con
vosotros» (Mt 7,1). Son palabras de
Jesús con las cuales nos pone en
guardia frente a la tentación de
erigirnos como dioses para los
demás, con potestad de juzgar a la
ligera su conducta, e incluso caer en
la murmuración. Si el Señor vino a
renovar nuestro corazón, la mirada
con la cual consideramos a los demás
es un terreno privilegiado de
conversión. Jesús nos aconseja
reconducir la mirada a nosotros
mismos, antes de que surjan
consideraciones sobre los demás.

Santo Tomás de Aquino explica que
estos juicios surgen habitualmente
de un corazón que sospecha con
temeridad de los demás. Determina
tres motivos por los que se pueden
hacer esos juicios: porque el corazón
está inundado de cosas malas y por



ello fácilmente piensa mal de los
demás; porque no guarda un afecto
purificado hacia una persona
concreta, por lo que tiende a pensar
mal ante cualquier ligero indicio; o
porque algunas experiencias
negativas le han hecho demasiado
susceptible[1]. En ninguno de esos
casos se trata de una actitud
generosa hacia el prójimo, por lo que
no serán una fuente de felicidad ni
propia ni ajena.

Cualquier visión humana sobre los
demás será siempre limitada: solo
Dios conoce los corazones y puede
valorar las verdaderas circunstancias
de lo que sucede. Él es siempre
comprensivo y siempre está
dispuesto a perdonar. «Pero tú,
¿quién eres para juzgar a tu
prójimo?» (Sn 4,12), escribe el apóstol
Santiago a las primeras comunidades
cristianas. Cuando nos dejamos
llevar por esta actitud nos hacemos
acusadores en lugar de defensores.



Pero si procuramos tener un corazón
en sintonía con el de Jesús,
miraremos las virtudes e
imperfecciones de los demás con el
mismo amor y con la misma
misericordia con que él ama las
nuestras.

«¿POR QUÉ te fijas en la mota que
tiene tu hermano en el ojo y no
reparas en la viga que llevas en el
tuyo?». La experiencia de nuestros
propios errores, considerada junto a
Dios, nos debe llevar a ser
comprensivos con los de los demás.
No se trata simplemente de pasar por
alto sus defectos. De hecho, alguna
vez podremos ofrecer nuestra ayuda
para cambiar o mejorar a través de
la corrección fraterna. Pero este
cambio, por un lado, no se consigue
de un día para otro; y, por otro lado,
muchas veces se puede tratar de su



propia manera de ser, que no supone
un obstáculo relevante en su camino
de santidad. Saber que también
nosotros tenemos defectos o rasgos
personales que pueden no agradar a
todos nos lleva a mirar con
comprensión a las demás personas.
«Más que en “dar”, la caridad está en
“comprender” –escribe san
Josemaría–. Por eso busca una
excusa para tu prójimo –las hay
siempre–, si tienes el deber de
juzgar»[2].

«Si no somos capaces de ver nuestros
defectos, tenderemos siempre a
exagerar los de los demás. En
cambio, si reconocemos nuestros
errores y nuestras miserias, se abre
para nosotros la puerta de la
misericordia»[3]. La mirada de Dios
no se centra solamente en nuestros
errores, sino en todo lo que puede
sacar de nuestros deseos por hacer el
bien: él siempre salva a la persona,
mucho más si somos sus hijos. Y es



en la oración donde podemos
cultivar esa mirada. «El hombre
bueno, del buen tesoro de su corazón
saca lo bueno; y el hombre malo, del
mal tesoro de su corazón saca lo
malo; porque de la abundancia del
corazón habla la boca» (Lc 6, 45). Si
hacemos crecer un corazón puro, sin
dobleces ni murmuración, sabremos
ver lo bueno de los demás y no dar
una importancia desmedida a lo
malo. San Josemaría escribía sus
propósitos en una ocasión: «1/ Antes
de comenzar una conversación o de
hacer una visita, elevaré el corazón a
Dios. 2/ No porfiaré, aunque esté
cargado de razón. Solamente, si es de
gloria de Dios, diré mi opinión, pero
sin porfiar. 3/ No haré crítica
negativa: cuando no pueda alabar,
me callaré»[4].



LA VIDA del cristiano se nutre y
encuentra su realización en la
relación personal con Dios y con los
demás. La sustancia de ese trato es la
caridad: allí surge la amistad, la vida
familiar, las estructuras sociales y
todas las relaciones «Para la Iglesia –
aleccionada por el Evangelio–, la
caridad es todo porque, como enseña
san Juan (cfr. 1 Jn 4,8.16) (…) todo
proviene de la caridad de Dios, todo
adquiere forma por ella, y a ella
tiende todo. La caridad es el don más
grande que Dios ha dado a los
hombres, es su promesa y nuestra
esperanza»[5].

Poco antes de su pasión, Jesús quiso
dejar un mandamiento nuevo: «Que
os améis unos a otros. Como yo os he
amado, amaos también unos a
otros» (Jn 13,34). Y, acto seguido, para
que tuviéramos una imagen de ese
camino de felicidad, demostró ese
amor con obras, al lavar los pies de
sus discípulos. «Sabemos bien que



encontrar a Dios, amar a Dios, es
inseparable de amar, de servir, a los
demás; que los dos preceptos de la
caridad son inseparables»[6].

Los cristianos hemos sido precedidos
por tantos santos y santas que se
entregaron a la caridad, también en
la vida ordinaria: lo vemos en «los
padres que crían con tanto amor a
sus hijos, en esos hombres y mujeres
que trabajan para llevar el pan a su
casa, en los enfermos, en las
religiosas ancianas que siguen
sonriendo»[7]. Las obras de
misericordia espirituales ofrecen una
actitud que se antepone a la
tendencia a juzgar: enseñar,
aconsejar, corregir, perdonar,
consolar… Santa María es la primera
que nos trata de esta manera y, como
buena Madre, nos puede ayudar a
querer igual a las personas que están
más cerca de nosotros.



[1] Cfr. santo Tomás de Aquino, Suma
de teología, II-II, q. 60, a. 3.

[2] San Josemaría, Camino, n. 463.

[3] Francisco, Audiencia, 27-II-2022.

[4] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
399, 18-XI-1931.

[5] Benedicto XVI, Caritas in veritate,
n.2.

[6] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
19-III-22, n.9.

[7] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
7.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/meditation/

meditaciones-lunes-xii-semana-de-
tiempo-ordinario/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-lunes-xii-semana-de-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-lunes-xii-semana-de-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-lunes-xii-semana-de-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-lunes-xii-semana-de-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: lunes de la 12.ª semana del Tiempo Ordinario

