
opusdei.org

Meditaciones:
domingo de la 8.ª
semana del Tiempo
Ordinario (ciclo C)

Reflexión para meditar el
domingo de la 8.ª semana del
Tiempo ordinario. Los temas
propuestos son: la importancia
de la formación para el
apostolado; mirar primero los
propios defectos; purificar
nuestro corazón para dar frutos
buenos.

La importancia de la formación
para el apostolado.
Mirar primero los propios
defectos.

• 

• 



Purificar nuestro corazón para
dar frutos buenos.

«¿ACASO PUEDE un ciego guiar a
otro ciego? –se pregunta Jesús, de
manera retórica, en su predicación–.
¿No caerán los dos en el hoyo?» (Lc
6,39). Si recordamos que el Señor
había dicho también que el ojo es la
lámpara del alma (cfr. Mt 6,22), esta
enseñanza adquiere una relevancia
importante para nuestra tarea
apostólica.

A un ciego no le vale recibir
orientación de otro ciego, aunque
este tuviera una intención generosa;
los ojos sellados necesitan tener
cerca unos ojos sabios, que puedan
ver la senda con claridad. Y aquella
ciencia imprescindible para guiar a
otros no se alcanza por generación
espontánea: el Espíritu Santo, al

• 



asistirnos, cuenta también con
nuestro propia preparación para
llevar a cabo la misión. Una mirada
de fe que nos permita «guiar» con
sabiduría a otras personas se
adquiere con una formación
adecuada. Así lo expresaba el profeta
Isaías: «discite benefacere» (Is 1,17),
aprended a hacer el bien; «es inútil
que una doctrina sea maravillosa y
salvadora, si no hay hombres
capacitados que la lleven a la
práctica»[1].

La formación personal no se
improvisa, requiere tiempo y
dedicación. Necesitamos mantener
siempre vivo el deseo de conocer
mejor nuestra fe. Esta actitud abierta
y joven solo se sostiene en el tiempo
con humildad de corazón. Nunca
somos completamente «maestros»,
porque continuamos siempre siendo
«discípulos». Un buen maestro es el
que no deja nunca de aprender; el
mejor guía es aquel que mejor se



deja guiar. Muchos de aquellos
«guías ciegos» (Mt 23,16), por tanto,
son quienes, desconociendo sus
propios límites, piensan que nadie
puede enseñarles algo nuevo. Al final
de su vida, lo explicaba san
Josemaría diciendo: «Nosotros nunca
decimos basta. Nuestra formación no
termina nunca: todo lo que habéis
recibido hasta ahora es fundamento
para lo que vendrá después»[2]. Sobre
todo, nunca podemos dar por
acabada la acción progresiva del
Espíritu Santo en nuestra alma, que
busca identificarla con el modo de
ser de Jesucristo.

EN UNA SEGUNDA parábola, el Señor
utiliza otra vez la metáfora del ojo.
En esta oportunidad, el ojo está
irritado por un cuerpo extraño que
hace incómoda la visión. «¿Por qué
te fijas en la mota del ojo de tu



hermano y no reparas en la viga que
hay en tu propio ojo?» (Lc 6,41-42).
Jesús subraya la necesidad de la
purificación personal para ver con
claridad, en primer lugar, nuestro
propio corazón, y después poder ver
a los demás. No es difícil caer en el
peligro de justificar una
imperfección propia –la viga–, al
mismo tiempo que condenamos un
defecto ajeno, quizá insignificante –
la mota–. «Parece, en verdad, que el
conocimiento de sí mismo es el más
difícil de todos –sostiene san Basilio–.
Ni el ojo que ve las cosas exteriores
se ve a sí mismo; y nuestro propio
entendimiento, pronto para juzgar el
pecado de otro, es lento para percibir
sus propios defectos»[3]. Cristo indica
el adecuado orden para tener una
visión real de las cosas: «Saca
primero la viga de tu ojo, y entonces
verás con claridad cómo sacar la
mota del ojo de tu hermano» (Lc
6,43).



¿Cómo evitar deslizarnos por una
pendiente de juicios sobre los
defectos ajenos? San Agustín ofrece
una solución sencilla, y comienza por
hacernos la pregunta: «¿No hemos
caído nunca en esta falta? ¿Nos
hemos curado de ella? Aún si nunca
la hubiésemos cometido,
acordémonos de que somos humanos
y que hubiéramos podido caer en
ella»[4]. El Señor nos sugiere que,
antes de juzgar a los demás, miremos
hacia nuestro interior, reconociendo
nuestras fragilidades, y dejando en
manos de Dios la delicada tarea de
juzgar. «El primer paso, pues, es
pedir la gracia al Señor de una
conversión (...). ¿Cuántas cosas
podemos decir de nosotros mismos?
Ahorremos los comentarios sobre los
demás y hagamos comentarios sobre
nosotros mismos. Ese es el primer
paso en el camino de la
magnanimidad»[5].



UNA TERCERA parábola breve que
encontramos en el Evangelio dice así:
«No hay árbol bueno que dé fruto
malo, ni tampoco árbol malo que dé
buen fruto. Pues cada árbol se
conoce por su fruto; no se recogen
higos de los espinos, ni se vendimian
uvas del zarzal» (Lc 6,43-44). En el
marco de su enseñanza sobre la
pureza de intención, el Señor insiste
que todas nuestras obras tienen su
raíz en el corazón. De la misma
manera que los frutos nos dan a
conocer el árbol del que proceden,
así las obras desvelan el fondo del
alma. «El hombre bueno del buen
tesoro de su corazón saca lo bueno, y
el malo de su mal saca lo malo» (Lc
6,45). Más allá de las manifestaciones
externas, lo realmente determinante
son las disposiciones interiores. El
valor de nuestras acciones se
determina en el corazón que, como lo
llama el Catecismo de la Iglesia, «es
el lugar de la decisión» y «de la
verdad»[6].



«Cuando la persona habla, se
descubren sus defectos, (...) la
palabra revela el corazón» (Ecl
27,4-6), dice la Sagrada Escritura. Y
Jesús añade: «De la abundancia del
corazón habla su boca» (Lc 6,45). Es
algo que se corresponde con nuestra
experiencia. Basta prestar atención a
nuestras conversaciones para caer en
la cuenta de lo que llevamos en el
corazón, lo que nos preocupa o nos
llena de alegría. Por eso, al
reflexionar sobre nuestras
conversaciones podremos descubrir
egoísmos, resentimientos o envidias
que no aligeran nuestro corazón.
Santa María guardaba en su interior
las palabras y los gestos de su hijo;
por eso, de sus labios solo surgían
conversaciones de consuelo para
quienes le rodeaban. Ella puede
ayudarnos a, siguiendo las
enseñanzas de Jesús, formarnos
mejor y no juzgar a los demás,
alegrándonos de los dones que Dios
les ha dado.



[1] San Josemaría, Cartas 11, n. 19.

[2] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 18-VI-1972.

[3] San Basilio, en Catena aurea,
comentario a Lc. 6, 39-42.

[4] San Agustín, Explicación del
Sermón de la Montaña, 1.

[5] Francisco, Homilía, 13-IX-2013.

[6] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2563.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/meditation/

meditaciones-domingo-de-la-8-a-
semana-del-tiempo-ordinario-ciclo-c/

(04/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-domingo-de-la-8-a-semana-del-tiempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-domingo-de-la-8-a-semana-del-tiempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-domingo-de-la-8-a-semana-del-tiempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-domingo-de-la-8-a-semana-del-tiempo-ordinario-ciclo-c/

	Meditaciones: domingo de la 8.ª semana del Tiempo Ordinario (ciclo C)

