
opusdei.org

Meditaciones:
domingo de la 2.ª
semana de
Cuaresma (ciclo B)

Reflexión para meditar el
domingo de la segunda semana
de Cuaresma. Los temas
propuestos son: Abrahán,
modelo de fe; Dios no perdonó a
su Hijo; escuchar la voz de Dios.

- Abrahán, modelo de fe.

- Dios no perdonó a su Hijo.

- Escuchar la voz de Dios.



EN ESTE segundo domingo de
Cuaresma contemplamos la figura de
Abrahán, que caminaba pendiente de
las llamadas de Dios, con el corazón
atento a sus deseos. Cuenta el
Génesis que un día Yahvé puso a
prueba a Abrahán con una petición
asombrosa, aparentemente impropia
del Dios de la vida. Después de
muchos años de oración y espera,
por fin había nacido su hijo Isaac,
sobre el que había recaído la
promesa de un pueblo innumerable.
Repentinamente el Señor le pide algo
contradictorio con lo que hasta el
momento Abrahán había escuchado:
«Toma a tu hijo, a tu único hijo, al
que tú amas, a Isaac, y vete a la
región de Moria. Allí lo ofrecerás en
sacrificio, sobre un monte que yo te
indicaré» (Gen 22,2).

Si sorprendente es la petición divina,
la respuesta de Abrahán no se queda
atrás. «Caminando juntos llegaron al
lugar que Dios le había dicho;



construyó allí Abrahán el altar y
colocó la leña; luego ató a su hijo
Isaac y lo puso sobre el altar encima
de la leña. Abrahán alargó la mano y
empuñó el cuchillo para inmolar a su
hijo» (Gen 22,8-10). Ante una
voluntad divina tan difícil de
entender y de aceptar, la fe de
Abrahán no tiembla, no vacila,
porque en su interior sabía «que
poderoso era Dios aun para resucitar
a los muertos» (Hb 11,19).

El ángel del Señor, que aparece en el
último momento para frenar la mano
del Patriarca, le felicita en nombre de
Dios en dos ocasiones por no haberle
negado a su hijo. Abrahán ha
aprendido a responder a la voz
divina diciendo «aquí estoy» (Gen
22,1.11). Seguramente no era capaz
de comprender el motivo por el que
Dios deseaba el sacrificio de su hijo
amado; sin embargo, no discute con
Yahvé ni se rebela. Acepta una vez
más, como ha hecho desde el



principio, el plan que el Señor había
diseñado para su vida. En todas las
circunstancias, en las luminosas y en
las oscuras, «su corazón se somete a
la Palabra y obedece»[1]. Por su
respuesta al Señor, «Abrahán es
modelo del que cree y sigue con fe la
voluntad de Dios, incluso cuando esa
voluntad se revela difícil y, en
muchos casos, incomprensible y
dramática»[2].

ESTE misterioso acontecimiento
recibe su significado pleno con el
sacrificio redentor de Cristo en el
monte Calvario. La tierra de Moria es
precisamente el lugar sobre el que se
construirá Jerusalén. El holocausto
de Isaac, que no se consuma, es
imagen del sacrificio de Cristo, hijo
único del Padre, que muere en la
cruz para formar un nuevo pueblo,
la Iglesia, al que está inivitado a



integrarse toda la humanidad. Dios
perdonó a Isaac y perdonó también
el corazón de Abraham, pero no
perdonó a su propio Hijo sino que lo
entregó por todos nosotros (cfr. Rm
8,32). «Él, que detuvo el brazo de
Abraham en el momento en que
estaba a punto de inmolar a Isaac, no
dudó en sacrificar a su propio Hijo
por nuestra redención»[3].

En ambas escenas encontramos un
padre que entrega a su hijo amado,
un hijo que acepta voluntariamente
el querer del padre, y un holocausto
en la cima de un monte sobre un
altar en el que está presente la leña.
Para Abraham entregar a su hijo fue
una acto de fe, para Dios Padre fue
un acto de amor, porque Cristo es el
Amado, el Unigénito. En la carta a los
Romanos, san Pablo se entusiasma al
meditarlo y exclama: «Si Dios está
con nosotros, ¿quién contra
nosotros? El que no perdonó a su
propio Hijo, sino que lo entregó por



todos nosotros, ¿cómo no nos dará
con él todas las cosas?» (Rm 8,31-32).
El misterio del amor divino se revela
de una manera luminosa en el
sacrificio de la cruz. Precisamente en
ella se esconde su amor: donde
aparentemente solo hay muerte, Dios
muestra su generosidad; donde los
hombres pronuncian palabras de
condena y desprecio, Dios realiza su
salvación y así manifiesta su gloria.

Toda la vida humana, con sus
momentos de gozo y de dolor, se
entiende a la luz del sacrificio de
Jesús en el Calvario. Precisamente en
los momentos en los que el dolor
cobra un mayor protagonismo, con
cualquiera de sus formas, el
sentimiento de la filiación nos hace
entender que Dios nos bendice
también cuando nos encontramos
con la cruz. No se trata de un castigo,
ni de un olvido por parte del Señor,
sino todo lo contrario: en esos
momentos es más Padre que nunca.



Así enseñaba con su vida san
Josemaría: «A lo largo de los años, he
procurado apoyarme sin desmayos
en esta gozosa realidad. Mi oración,
ante cualquier circunstancia, ha sido
la misma, con tonos diferentes. Le he
dicho: Señor, tú me has puesto aquí;
tú me has confiado eso o aquello, y
yo confío en ti. Sé que eres mi Padre,
y he visto siempre que los pequeños
están absolutamente seguros de sus
padres»[4].

EL EVANGELIO de este segundo
domingo de Cuaresma nos lleva a
otro monte: la cima del Tabor. Allí
vemos a Moisés y a Elías
conversando con Jesús. De improviso
una nube los cubre y, al mismo
tiempo, se escucha una voz del cielo:
«Este es mi Hijo, el amado;
escuchadle» (Mc 9,7). Tres apóstoles –
Pedro, Santiago y Juan– son testigos



de la Transfiguración. Pese a todo, no
llegan a entender lo que están
viendo, ni tampoco aquellas palabras
finales que les dice Jesús, cuando les
advierte sobre su muerte y
resurrección (cfr. Mc 9,9-10).

En ocasiones podemos tener una
experiencia similar a la de los
apóstoles. Durante un determinado
periodo de tiempo sentimos con
especial intensidad la cercanía de
Dios, que nos lleva a exclamar como
Pedro: «Qué bien estamos aquí;
hagamos tres tiendas» (Mc 9,5). Como
disfrutamos de una manera
particular la presencia divina en
nuestra vida, deseamos que aquella
situación se prolongue el mayor
tiempo posible. Sin embargo, «a
nadie se le concede vivir “en el
Tabor” mientras está en esta tierra.
En efecto, la existencia humana es un
camino de fe y, como tal, transcurre
más en la penumbra que a plena luz,
con momentos de oscuridad e,



incluso, de tinieblas. Mientras
estamos aquí, nuestra relación con
Dios se realiza más en la escucha que
en la visión; y la misma
contemplación se realiza, por decirlo
así, con los ojos cerrados, gracias a la
luz interior encendida en nosotros
por la palabra de Dios»[5].

«Escuchadle» (Mc 9,7). Este es
nuestro compromiso cristiano
durante la Cuaresma: escuchar a
Cristo y obedecer su voz. Es el
alimento fundamental que la Iglesia
nos ofrece durante estas semanas de
preparación para la Pascua del
Señor. La voz de Cristo es la voz del
Hijo que nos anima a responder a
Dios con generosidad, porque
nuestro alimento es, como el suyo,
cumplir la voluntad del Padre. En
esta actitud de escucha vivió nuestra
Madre. Ella conservaba y meditaba
constantemente en su corazón las
palabras que Dios le dirigía. Y
muchas le llegaban precisamente



mediante los acontecimientos de la
vida de su Hijo, también los que no
entendía, en los que reconocía la
misteriosa voz del Señor.

[1] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2570.

[2] Francisco, Audiencia, 3-VI-2020.

[3] San Juan Pablo II, Homilía, 2-
II-1997.

[4] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
143.

[5] Benedicto XVI, Ángelus, 12-III-2006.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/meditation/

https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-domingo-de-la-2-a-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-domingo-de-la-2-a-semana-de-cuaresma/


meditaciones-domingo-de-la-2-a-
semana-de-cuaresma/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-domingo-de-la-2-a-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-domingo-de-la-2-a-semana-de-cuaresma/

	Meditaciones: domingo de la 2.ª semana de Cuaresma (ciclo B)

